
 

 
 

2024-2025 

Master 2 – Etudes sur le Genre 

Les féminismes en voyage. Une 

étude de la traduction des textes 

féministes étrangers et des pratiques 

traductives pendant la deuxième 

vague féministe en France 

(1964- 1981) 
 

 

Dearbhla Hennessy 

Sous la direction de 

Ludivine Bouton-Kelly et Fanny Bugnon 

 

Membres du jury 

Bouton-Kelly / Ludivine | Maîtresse de conférences en études 

anglophones, littérature anglophone et traduction, Université 

d’Angers 

Bugnon / Fanny | Maîtresse de conférences en Histoire 

contemporaine et Etudes sur le genre, Université Rennes 2 

Lechaux / Bleuwenn | Maîtresse de conférences en science 

politique, Université Rennes 2 

 

Soutenu publiquement le : 

06 juin 2025 



2 
 

  
  
  
  
  

 
  
  
  
  
  
Je, soussignée Dearbhla Hennessy 

…………………………………………………………………………………………………………………………, 
déclare être pleinement conscient(e) que le plagiat de documents ou d’une partie d’un 
document publiés sur toutes formes de support, y compris l’internet, constitue une violation 
des droits d’auteur ainsi qu’une fraude caractérisée. En conséquence, je m’engage à citer 
toutes les sources que j’ai utilisées pour écrire ce rapport ou mémoire.  

Signature :   

 

 



3 
 

Remerciements  

 

Tout d’abord, je tiens à remercier chaleureusement mes directrices Mme Ludivine Bouton-

Kelly et Mme Fanny Bugnon, qui m’ont accompagnée tout au long de ce périple de deux ans. 

Je leur suis reconnaissante pour leur expertise, leur rigueur et leur méticulosité, ainsi que pour 

leur patience et leurs encouragements sans faille. 

Je suis profondément reconnaissante aux féministes qui m’ont permis d’entrer dans leur 

univers et de vivre, par procuration, les années MLF. Je les remercie pour leur disponibilité, 

leurs relectures, les échanges par mail ou par téléphone, les photos, documents et souvenirs 

partagés. Merci à elles de continuer à transmettre avec force et conviction, le bonheur d’être 

féministe. Merci aux traductrices féministes : Nicole Bizos, Judith Ezekiel, Emmanuèle de 

Lesseps et Anne Raulin. 

Merci à Nina Faure, Christine Lemoine et Mahdis Sadeghipouya pour leurs précieuses 

informations. 

Je remercie également tous mes proches qui m’ont donné la force de mener ce travail à 

bien et comme il le fallait. Ma famille, Ashley, Fanny, Hélène Goujat, Hélène Xavier, Kyle, 

Laëtitia, Michelle, Sergio, Sylvie… 

Enfin, je remercie Christelle, qui sait combien ce travail lui doit, et combien je lui suis 

redevable. Je t’aime.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

Sommaire 

 

Notes Préliminaires………………………………………………………… p. 2 

Remerciements……………………………………………………………… p. 3 

Sommaire…………………………………………………………………… p. 4 

Principaux sigles et acronymes utilisés……………………………………. p. 6 

Introduction………………………………………………………………… p. 8 

Méthodologie………………………………………………………………... p. 11 

I. La période en question : la deuxième vague féministe, 

1964- 1981 

p. 11 

II. Les sources et méthodes permettant d’étudier le sujet   p. 13 

III. Langage inclusif : un choix méthodologique  p. 18 

État de l’art………………………………………………………………… p. 19 

Première partie : Traduction et femmes : genèse d’un outil 

d’émancipation et de circulation ………………………………………… 

p. 21 

I. Les femmes et la traduction dans l’Histoire : : un outil 

d’émancipation et de revendication ?   

p. 21 

Deuxième Partie : L’édition et la traduction de textes féministes………… p. 28 

I. Le monde de l’édition et ses acteur.rice.s dans la traduction 

des textes féministes  

p. 28 

i. Des collections « Femmes » : place aux femmes dans la 

production écrite ?  

p. 28 

ii. Quand les éditions généralistes diffusent la pensée féministe : 

engagement ou opportunisme ? 

p. 32 



5 
 

II. Les Éditions Des Femmes  p. 41 

i. Naissance d’une maison d’édition féministe p. 41 

a) Le temps du voyage : au cœur des échanges 

féministes 

p. 42 

ii. Traduire et publier la lutte des femmes du monde p. 47 

a) Les Éditions Des Femmes face à l’urgence de 
traduire  

p. 51 

Troisième Partie : Traduire en féministe : Pratiques traductives et 

trajectoires personnelles…………………………………………………… 

p. 56 

I. La sororité : un projet politique ? p. 53 

i. La sororité : le droit ou l’injonction à l’anonymité ? p. 59 

ii. Traduire en collective : un geste féministe p. 64 

a) Our Bodies, Ourselves. “Please share this book with 

others.” 

p. 67 

b) Traduire en sororité : le collectif de traduction 

français de Notre-corps, Nous-mêmes (1977) 

p. 68 

II. Traduire les féminismes dans les maisons d’édition 

généralistes : un acte désengagé ?  

p. 71 

III. Être étrangère et féministe : la traduction comme moyen de 

s’engager ? 

p. 74 

a) De l’Ohio à Paris : l’itinéraire féministe de Judith 

Ezekiel au prisme de la traduction  

p. 78 

b) De Dublin à Paris : l’itinéraire féministe de Grainne 

Farren au prisme de la traduction 

p. 83 

IV. Traduire pour fuir : le cas de Monique Wittig  p. 86 

Conclusion…………………………………………………………………... p. 95 

Inventaire des sources……………………………………………………… p. 101 

Bibliographie ……………………………………………………………….. p. 106 

Sitographie…………………………………………………………………... p. 115 



6 
 

Annexes………………………………………………………………………  p. 119 

a. Tableau de textes féministes traduits entre 1964 et 1981                                                                       p. 119 

b. Tracts, photographies et sources visuelles                 p. 143 

Résumé……………………………………………………………………… p. 147 

Abstract……………………………………………………………………... p. 147 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

Principaux sigles et acronymes utilisés  

 

MDF Mouvement Démocratique Féminin 

MLAC Mouvement pour la Liberté de l’Avortement et de la Contraception 

MLF Mouvement de libération des femmes 

NCNM Notre corps, Nous-mêmes (1977) 

OBOS Our Bodies, Ourselves (1970) 

PSU Parti socialiste unifié 

Psy et Po Psychanalyse et Politique  

QF Questions Féministes 

NQF Nouvelles Questions Féministes 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

Introduction 

 

1976. En noir et blanc, Delphine Seyrig et Carole Roussopoulos s’assoient à une table face à 

face, les images du journal télévisé défilent sans le son sur l’écran d’une télévision.  Delphine 

Seyrig tient entre ses mains un exemplaire de S.C.U.M Manifesto (1967) de la féministe 

radicale états-unienne, Valerie Solanas. Sur une machine à écrire, Carole Roussopoulos 

enregistre les mots que lit sa partenaire à voix haute. Le film, lui-même intitulé S.C.U.M 

Manifesto (1976), est réalisé et produit par le collectif Les Insoumuses, fondé par Delphine 

Seyrig, Ioana Wieder, Claude Lefèvre-Jourde et Monique Duriez, et a pour but la 

documentation audiovisuelle des luttes des femmes dans les années 19701.  

Ce film de vingt-sept minutes est souvent décrit comme une « lecture mise en scène2 » 

de l’œuvre de Solanas « alors introuvable en France par deux scribes modernes3 ». « Lecture » 

et « scribes » : ces descriptions ne correspondent pas exactement à la réalité. Ce à quoi nous 

assistons en vérité est la mise en scène d’une 

traduction/transcription en simultané. La 

couverture de l’exemplaire de S.C.U.M. 

affiche un gros plan du visage de l’autrice 

(fig.  1) et indique qu’il est bien la première 

édition publiée en Grande-Bretagne par 

Olympia Press en 19714. Ainsi, Delphine 

Seyrig ne lit pas à voix haute en français mais 

traduit à voix haute de l’anglais vers le français.  

Cela dit, le duo n’est pas à l’origine de la 

traduction : Emmanuèle de Lesseps, l’une des pionnières du Mouvement de libération des 

 
1 Le film est co-signé par Delphine Seyrig et Carole Roussopoulos.  

Christiane Chaulet Achour, « Delphine Seyrig », in Christine Bard (dir.), Sylvie Chaperon (collab.), Dictionnaire 

des féministes. France XVIIe-XXIe siècle, Paris, PUR, 2017, p. 1347. 
2 Scum Manifesto, film, Centre audiovisuel Simone de Beauvoir, 1976, [en ligne]. 
3 SCUM Manifesto. Collectif Insoumuses, Tënk, [en ligne]. 
4 Valerie Solanas, Scum manifesto, The Olympia Press, 1968.  

Fig. 1 Capture d’écran du documentaire 

S.C.U.M Manifesto (1976) 



9 
 

femmes, signe la première traduction française en 19715. Celle-ci est d’ailleurs toujours en 

circulation6.  

Toutefois, il faut constater que le film de Roussopoulos et Seyrig met techniquement 

en scène une traduction, soulevant ainsi une question pertinente : comment les textes et idées 

féministes étrangers qui ont contribué à l’évolution des mouvements féministes français ont-

ils réussi à atteindre la France et à franchir la barrière linguistique en premier lieu ? Ces textes, 

majoritairement issus des pays anglophones, et notamment des États-Unis, ont évidemment été 

traduits dans un contexte spécifique.  

« J’ai tout d’abord ri, remarque de Lesseps à propos de S.C.U.M., puis me suis dit que 

ce serait amusant à traduire7 ». Elle fait ensuite lire sa traduction à ses ami.e.s. La réflexion de 

cette féministe met en lumière à quel point le rôle déterminant de la traduction demeure souvent 

sous-estimé, même par des traducteur.rice.s. Elle démontre l’impossibilité à l’époque, de saisir 

pleinement l’importance, pour le développement des féminismes, de s’investir dans la 

traduction de tels textes.  

Notre regard rétrospectif, éclairé par notre position « du futur », nous amène à une 

compréhension bien différente : la traduction peut être un acte militant féministe. Pourtant, 

dans l’imaginaire collectif, elle relève encore largement de l’infrapolitique. Ce concept désigne 

tous « les actes, les gestes et les pensées qui ne sont pas suffisamment politiques pour être 

perçus comme tels8 ». Il peut être appréhendé sous deux angles complémentaires : d’une part, 

en termes de discrétion — ce qui échappe à la reconnaissance politique — d’autre part, en 

termes d’importance — ce qui n’est pas pleinement qualifié de politique.9 La traduction, en 

particulier lorsqu’elle est pratiquée de manière collective ou anonyme, illustre parfaitement 

cette catégorie : elle agit en profondeur sur la circulation des idées et la structuration des 

mouvements sociaux, tout en restant souvent largement invisible aux yeux de l’historiographie 

et du grand public. 

 
5 Emmanuèle de Lesseps in Zineb Dryef, « SCUM Manifesto, aux origines du féminisme radical », Le Monde, 20 

novembre 2020.  
6 Valerie Solanas, Scum Manifesto, traduit de l’anglais (États-Unis) Emmanuèle de Lesseps, Paris, 1001 Nuits, 

2021 [1967]. 
7 Emmanuèle de Lesseps in Zineb Dryef op. cit.  
8 Ma traduction. James C. Scott (1985) in Guillaume Marche, « Why Infrapolitics Matters », Revue française 

d’études américaines, n° 131, 2012. p. 3-18.  
9 Guillaume Marche in Ibid. 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Le_Monde


10 
 

Comme le souligne Noémie Grunenwald dans son ouvrage Sur les bouts de la langue. 

Traduire en feministe/s (2021), « dès les débuts du mouvement (MLF), la traduction sert à 

mobiliser et à légitimer », rappelant que « le MLF s’inscrit dans un mouvement d’ampleur 

internationale10 ». En effet, la traduction permet de « s’appuyer sur une parole extérieure qui 

fait autorité11 », renforçant ainsi la légitimité des luttes féministes, qu’elles se déploient sur le 

plan international ou qu’elles soient ancrées dans des contextes plus locaux. Cette dimension 

justifie pleinement sa place comme prisme d’analyse dans l’historiographie de la deuxième 

vague féministe, tant en France qu’à l’échelle internationale. 

 Ainsi, dans un premier temps, cette étude propose une rétrospective historique sur la 

place des femmes dans le monde des savoirs — une place que la traduction a en partie contribué 

à rendre possible. Longtemps considérée comme une activité « féminine », car perçue comme 

un acte de reproduction ou d’imitation des œuvres masculines, la traduction a pourtant offert 

aux femmes un premier espace d’intervention intellectuelle et de résistance. 

La deuxième partie de ce mémoire s’attache à analyser le rôle joué par des maisons 

d’édition dans la réception, la traduction et la diffusion des textes féministes en langue 

française. En comparant les démarches et politiques éditoriales des maisons d’édition 

généralistes (Denoël-Gonthier) et féministes et indépendantes (Éditions Des Femmes), il s’agit 

d’interroger les motivations derrière la traduction de certains textes féministes, ou plus 

largement, qui portent sur les femmes. 

Dans ce cadre, le contexte internationaliste d’un monde post-Mai-68 souligne 

l’importance du voyage dans le développement de la deuxième vague féministe. Les séjours à 

l’étranger, et en particulier aux États-Unis, constituent un véritable rite de passage pour de 

nombreuses militantes, comme en témoignent les récits de vie de l’époque. Ces expériences 

ouvrent un accès direct à des textes féministes étrangers, qui sont ensuite rapportés en France, 

traduits et diffusés, enrichissant ainsi les réflexions théoriques et pratiques du mouvement. 

La troisième partie explore les pratiques et trajectoires personnelles des traductrices 

féministes durant l’époque étudiée. Il est question de mettre en lumière comment la traduction 

est un acte qui s’inscrit intrinsèquement dans les dynamiques féministes, et surtout dans la 

notion de la sororité, comprise comme une philosophie opérationnelle emblématique de la 

deuxième vague féministe. L’étude de cas du livre états-unien de self-help, Notre corps, Nous-

 
10 Noémie Grunenwald, Sur les bouts de la langue. Traduire en Féministe/s, Paris, La Contre Allée, 2021, p. 154.  
11 Idem  



11 
 

mêmes (1977) et de son processus d’élaboration, illustre l’articulation entre sororité et 

traduction collective.  

L’analyse se poursuit ensuite avec les profils biographiques de traductrices ayant œuvré 

pour des maisons d’édition généralistes, a priori non militantes, dans le but d’établir une 

typologie de ces femmes et de d’évaluer dans quelle mesure elles étaient engagées ou 

sensibilisées aux enjeux féministes. 

Les formes d’action féministe sont multiples, et la traduction de textes féministes 

constitue, à ce titre, un acte militant à part entière, en particulier lorsqu’elle est réalisée par des 

féministes étrangères en France. L’analyse des parcours de l’États-unienne Judith Ezekiel et de 

l’Irlandaise Grainne Farren illustre cette fonction de « passeuses » : en tant qu’étrangères 

bilingues, elles ont joué un rôle clé dans l’introduction et la diffusion des idées féministes au 

sein des mouvements français. Leur position particulière leur a souvent permis d’occuper le 

rôle de traductrices, un rôle qui, bien que fréquemment invisible, s’avère essentiel pour assurer 

la circulation des savoirs, des débats et des pratiques militantes entre contextes nationaux 

différents. Cette perspective met en lumière l’importance du bilinguisme et de la mobilité 

transnationale comme vecteurs d’influence dans la construction et l’extension des réseaux 

féministes. 

Avant de conclure, il convient de revenir sur le cas de Monique Wittig et sur son rapport 

à la langue anglaise ainsi qu’à la culture féministe états-unienne, un lien profondément lié à 

son engagement politique et à son exil. Comme le souligne la traductrice Élisabeth Monteiro 

Rodrigues, « traduire, c’est une façon d’habiter la langue, mais d’une manière nomade, en se 

déplaçant sans cesse12 ». Cette conception trouve un écho direct dans le parcours de Wittig, qui 

confrontée à l’hétérocentrisme du MLF et à la marginalisation de son utopie lesbienne, quitte 

définitivement la France en 1976. Elle fait de la traduction et de son exil physique ainsi que 

linguistique aux États-Unis des outils d’élaboration théorique et d’affirmation d’une identité 

politique en rupture avec les normes féministes de son pays natal. 

 

En somme, au-delà d’être une occasion de (re)découvrir les textes féministes étrangers — dont 

certains ont profondément marqué le cours des mouvements féministes en France de la 

deuxième vague — cette étude entend sortir la traduction et les traductrices des parenthèses et 

 
12 “Entretien mené avec Corinne Gepner”, « Portraits de traducteurs », Translittérature no. 50, 2016, p. 153.  



12 
 

des notes de bas de page pour leur restituer leur juste place en tant qu’actrices à part entière 

dans l’histoire des féminismes. Elle propose que la traduction constitue un acte militant 

féministe à part entière, pleinement légitime et puissant, à l’égal des autres formes 

d’engagement. 

 

Méthodologie 

 

I. La période en question : La deuxième vague féministe, 1964-1981 

Largement mobilisée depuis les années 1970, la métaphore visuelle des vagues ou waves, 

souligne les différents cycles et le caractère évolutif des mouvances des femmes. Évoquer ce 

phénomène naturel traduit « la puissance d’un mouvement qui balaye l’ensemble de la société 

pour la transformer en profondeur13 ». Chaque vague se distingue par l’émergence de nouvelles 

figures, idéologies, pratiques militantes et organisationnelles, ainsi que par des revendications 

sociopolitiques spécifiques. Les revendications inachevées quant à elles, peuvent transcender 

les frontières temporelles établies par les vagues pour s’inscrire dans une continuité qui relie 

plutôt qu’elle ne divise14.  

Pourtant, la métaphore des vagues n’apporte qu’une périodisation indicative à 

l’historien.enne. Le début de la deuxième vague féministe en occident est attesté entre les 

années 1960-1970. Il n’en reste pas moins que la date de naissance exacte d’une vague dépend 

du pays. Elle fait par ailleurs l’objet de débats, tant au sein des pays qu’entre les différents 

groupes féministes. De plus, selon de nombreux.euse.s chercheur.euse.s, notamment ceux.elle.s 

appartenant au courant du féminisme décolonial, « le féminisme de la deuxième vague renvoie 

au féminisme hégémonique, effaçant largement les mouvements des BIPOC 15 […] 

Ironiquement, la période même que les historien.enne.s féministes blanc.he.s considèrent 

comme le moment de déclin est celle où les femmes de couleur ont commencé à se construire 

en tant que nouveau sujet politique16 ». 

 
13 Bibia Pavard, « Faire naître et mourir les vagues : comment s’écrit l’histoire des féminismes », Itinéraires. 

Littérature, textes, cultures, no. 2, 2017. 
14 Idem 
15 Black, Indigenous People of Colour (Noir.e.s, Autochtones et personnes de couleur). 
16 Ma traduction. Chela Sandoval cité dans Kathy Davis, The Making of “Our Bodies, Oursevles”, Duke 

University Press, 2020, p. 203.  



13 
 

L’historienne Siân Reynolds souligne que « contrairement aux autres mouvements 

féministes de la deuxième vague sur le plan mondial, le Mouvement de libération des femmes 

(MLF) revendique à tort ou à raison, une année précise de naissance17 ». Le MLF proclame 

effectivement sur la couverture d’un numéro spécial de Partisans que 1970 sera 

l’« année zéro18 » : le début de la libération des femmes en France. Un mois après en août, le 

mouvement fête sa naissance médiatique avec l’action du dépôt de gerbe à la femme du soldat 

inconnu à l’Arc de Triomphe. La plupart des militantes de l’époque comme Françoise Picq, 

sont d’accord sur le fait que « L’acte de naissance porte une date : 1970 !19 » Néanmoins, les 

adhérentes du courant Psychanalyse et Politique ou Psych et Po20 adoptent la version de 

l’histoire portée par Antoinette Fouque, selon laquelle le mouvement des femmes est né dans 

l’effervescence de la contestation sociale que représente l’année 196821. Le concept de 

« débordement de mouvement social », ou social movement spillover, élaboré par les 

sociologues étatsuniens David S. Meyer et Nancy Whittier22, explique ce ressenti de 

préambule, de préparation de terrain pour un évènement historique.  

Pourtant, il sera moins ici question de fixer des dates rigides vis-à-vis du début d’un 

mouvement des femmes « organisé » et « officiel », que de proposer une typologie de ce cycle 

féministe au prisme des textes — traduits en français durant la seconde moitié du XXe siècle 

— qui peuvent être qualifiés de féministes. Si le Mouvement de libération des femmes fait une 

entrée sur la scène entre 1968 et 1970, le Women’s Liberation Movement aux États-Unis avait 

commencé dès l’aube des années 1960 et la France se montre réceptive à cette recrudescence 

du féminisme à peu près au même moment. Le cas de la traduction de The Feminine Mystique 

de Betty Friedan (1921- 2006)23, publiée en 1963, le prouve. Cette œuvre a profondément 

influencé la deuxième vague féministe aux États-Unis, en mettant en lumière le malaise diffus 

 
17 Ma traduction. Siân Reynolds, “Before Les Femmes s’entêtent. The “Bermuda Triangle” of French Feminisms”, 

in Magaret Atack et al., Making Waves. French Feminisms and their Legacies 1975-2015., University of Liverpool 

Press, p.  20.  
18 Collectif, « Libération des femmes : année zéro », Partisans, no 54-55, Maspero, juillet-octobre 1970. 

19 Françoise Picq in Bibia Pavard, Les Éditions Des Femmes. Histoires des premières années, 1972-1979, Paris, 

L’Harmattan, p. 271. 
20 Contraction de Psychanalyse et Politique, parfois écrit comme psyképo. 
21 Celle-ci se considéra par ailleurs la fondatrice du MLF. Pourtant, il est largement contesté qu’il y ait une unique 

fondatrice du MLF. Jacqueline Feldman, « De FMA au MLF. Un témoignage sur les débuts du Mouvement de 

libération des femmes », Clio. Histoire, femmes et sociétés, no. 29, 2009, p. 2.  
22 David S. Meyer et Nancy Whittier (1994), in Bibia Pavard et al, op. cit., p. 272.  
23 Cette dernière cofonde et préside en 1966 le NOW (National Women’s Organization), le plus grand groupe 

féministe des XXe et XXIe siècles aux Etats-Unis. Leur principale cause dans les premiers temps était l’adoption 

de l’amendement sur l’égalité des droits (Equal Rights Amendment). « National Organization for Women 

American organization”, Encyclopædia Britannica, [en ligne]. 



14 
 

et persistant ressenti par de nombreuses femmes au foyer pendant l’après-guerre. Il ne faut pas 

ignorer l’arrivée de cette œuvre phare en France qui faisait partie de la première collection 

« Femme » chez Denoël-Gonthier dirigée par Colette Audry (1906-1990), ancienne résistante, 

féministe, syndicaliste, femme politique entre autres24. Dès lors, cette étude débutera à partir 

de ce jalon fondamental.  

Dans le cadre limité d’un mémoire de Master 2, la date limite d’étude est fixée à 1981, 

le début d’un tournant dans la façon d’être et d’agir des militantes féministes en France  : 

c’est- à-dire, l’essor du mouvement féministe lesbien, l’institutionnalisation du féminisme 

d’état25 et plusieurs ruptures au sein des groupes acteurs (principalement l’affaire Questions 

Féministes26 et le dépôt du sigle « MLF » par Antoinette Fouque et les femmes de Psychanalyse 

et politique)27. 

 

II. Les sources et méthodes permettant d’étudier le sujet   

Cette étude s’appuie sur les textes et les figures ayant jalonné les divers mouvements de la 

deuxième vague féministe en France. À titre d’exemple, y figure l’une des publications qui a 

permis la diffusion des causes du mouvement des femmes, Libération des femmes : année zéro, 

un numéro spécial publié en 1970, de la revue politique de gauche Partisans, fondé par 

François Maspéro28. Ce numéro présente, parmi des textes originaux rédigés par « un groupe 

de femmes », douze textes féministes traduits de l’américain, allant de celui de Anne Koedt sur 

le mythe de l’orgasme vaginal29, à celui de Margaret Benson, l’une des premières à articuler 

l’oppression économique et le genre par la société capitaliste et sexiste30. Tous ces articles ont 

été traduits par des figures emblématiques des féminismes de la deuxième vague comme 

Monique Wittig, Cathy Bernheim, et Emmanuèle de Lesseps. Cet ouvrage témoigne du 

 
24 Préface d’Yvette Roudy in Betty Friedan, La femme mystifiée, traduit de l’anglais (Etats-Unis) par Yvette Roudy, 

Paris, Pocket, 2020 [1963], p. 7, 8.  
25 Bibia Pavard in Bibia Pavard, Françoise Rochefort, Michelle Zancarini-Fournel, Ne nous libérez pas, on s’en 

charge. Une histoire des féminismes de 1789 à nos jours., Paris, La Découverte, 2020, p. 353.  
26 Voir le chapitre de cette étude « Traduire pour fuir : le cas de Monique Wittig », p. 83.  
27 Voir le chapitre de cette étude « La sororité : un projet politique nécessaire », p. 53. 
28 François Gabaut, “Partisans”, les éditions Maspero et la guerre d’Algérie, thèse de doctorat, université Paris 

VII, 2001. 
29 Anne Koedt, “The myth of the vaginal orgasm”, Notes from the first year, New York Radical Women, 1968. 
30 Ce travail précède la pensée marxiste féministe à laquelle souscrit Christine Delphy et Monique Wittig un peu 

plus tard. Silvia Federici, “On Margaret Benston. The Political Economy of Women’s Liberation”, Monthly 

Review, Volume 17, no. 4, 2019, [en ligne]. 



15 
 

caractère internationaliste des mouvements des femmes, rendu possible grâce aux traductrices-

médiatrices des pensées venues de l’étranger. L’accent est également mis sur le rôle important 

de quelques maisons d’édition comme les Éditions Des Femmes, mais aussi des maisons 

d’éditions plus généralistes comme Denoël-Gonthier, Albin Michel et Robert Laffont qui ont 

également permis la réalisation et diffusion d’une grande quantité de traductions. À titre 

d’exemple, La politique du mâle (1970) de la féministe états-unienne Kate Millett, constitue 

l’un des premiers ouvrages à aborder la domination masculine à travers une lecture critique, à 

la fois littéraire et politique. Kate Millett y soutient que le patriarcat constitue un système 

politique structurant les relations entre les sexes. Elle affirme également que la sexualité relève 

du champ politique, et que les rapports entre hommes et femmes sont fondamentalement des 

rapports de pouvoir — une thèse novatrice pour l’époque. Cet ouvrage est publié chez les 

éditions Stock en 197131. 

Ensuite, je propose une réflexion sur les actrices elles-mêmes. L’approche adoptée est 

résolument interdisciplinaire, se situant au croisement de l’histoire et de la traductologie. Elle 

mobilise des méthodes variées, telles que l’histoire orale, la prosopographie, la microhistoire 

et la biographie. Cette démarche s’inscrit dans la lignée des travaux de l’écrivaine féministe 

Annie Ernaux, et notamment de son concept « d’autobiographie impersonnelle32 », qui permet 

d’articuler l’expérience individuelle avec une dimension collective. La recherche repose sur 

une collecte de sources variées. Ces sources comprennent des comptes rendus de réunions 

féministes, des tracts, des revues ainsi que des ouvrages, en partie conservés au Centre des 

archives du féminisme, situé à Angers. Une attention particulière est portée aux 

« ego documents », qui regroupent des récits autobiographiques, des échanges de lettres, des 

entretiens et des photographies. L’historien néerlandais Jacques Presser a inventé le terme et a 

souligné son importance pour comprendre les perspectives individuelles et les histoires aussi 

bien personnelles que collectives. Ce terme englobe les autobiographies, les mémoires, les 

journaux intimes, les lettres et autres sources écrites dans lesquelles l’auteur.rice révèle ses 

expériences personnelles, ses pensées et ses sentiments, ce qui les distingue des autres 

sources33. Florence Descamps, historienne spécialiste de l’ingénierie patrimoniale et historique 

des archives orales, explique :  

 
31 Kate Millett, La politique du mâle, traduit de l’anglais (États-Unis) Élisabeth Gille, Paris, Stock, 1971 [1970]. 
32 Sarah Carlotta Hechler, « La non-identité et le collectif dans Les Années d’Annie Ernaux », Trajectoires [En 

ligne], Hors-série n°4, 2020. 
33 Arianne Baggerman, Rudolf Dekker, “Jacques Presser, Egodocuments and the Personal Turn in 

Historiography”, The European Journal of Life Writing, Vol. 8, 2018, [en ligne]. 



16 
 

« L’individu est lui-même un concentré du monde social, de son environnement, de son temps. 

Chaque individu possède en lui selon une structure particulière toute la société de son époque. 

Dans le récit de vie, on recherche donc les réfractions, les empreintes du temps sur le témoin 

en même temps que l’on cherche à percevoir les insertions actives du témoin dans son 

environnement, c’est-à-dire les moments où il s’est fait acteur agissant34. » 

Ainsi, j’ai constitué un corpus de sources orales à travers une série d’entretiens menée 

auprès de traductrices engagées dans les activités féministes de la deuxième vague. Cette 

recherche qualitative, menée entre octobre 2023 et avril 2024, repose sur des interviews de cinq 

militantes féministes : Nicole Bizos, Judith Ezekiel, Christine Lemoine, Emmanuèle de 

Lesseps et Anne Raulin. L’objectif est d’examiner les enjeux de leur pratique traductive à la 

lumière de leurs engagements militants. L’ensemble de ces témoignages permet d’explorer à 

la fois les trajectoires individuelles et les dynamiques collectives, en tenant compte des enjeux 

de transmission et de traduction des récits.  

À partir de ces entretiens croisés avec d’autres sources telles que des monographies, je 

propose une réflexion sur les actrices. L’étude de leur trajectoire personnelle, favorisant la 

méthode biographique et prosopographique permet d’établir une typologie des traducteur.rice.s 

de ces ouvrages. Pourtant, l’étude se heurte à une première difficulté majeure : trouver des 

contributrices. En 2023, un nombre significatif de militantes féministes ayant été actives durant 

les années 1970 sont soit en fin de vie et dans l’incapacité de témoigner35, soit décédées36. Étant 

donné que le travail de traduction mené par des féministes a peu été commenté, les témoignages 

des contributrices sont une ressource précieuse pour combler des lacunes.   

Se présente ainsi une autre difficulté : trouver des sources orales légitimes. Selon 

Florence Descamps, « après la dictature du chiffre et du quantitatif », ce genre de support 

historique documentaire est « une source nouvelle et riche », l’histoire de quelque 

chose « excède les documents juridiques, comptables, financiers ou administratifs », « il faut 

aller la chercher dans les souvenirs des hommes eux-mêmes37 ». Mais qui dit humain dit 

subjectivité voire faillibilité. La question de la mémoire collective versus la mémoire 

 
34 Florence Descamps, L’Historien, l'archiviste et le magnétophone : de la construction de la source orale à son 

exploitation, Paris, Comité pour l’histoire économique et financière de la France, 2001, p. 318. 
35 Par exemple Christine Delphy qui est gravement atteinte d’Alzheimer.  
36 En 2023, l’écrivaine, traductrice et militante féministe lesbienne Catherine Bernheim avait été sollicitée dans le 

cadre de cette étude, mais n’était pas en mesure d’y participer. Elle est décédée le 8 avril 2025. 
37 Florence Descamps, L’historien, l'archiviste et le magnétophone. De la constitution de la source orale à son 

exploitation, Institut de la gestion publique et du développement économique, 2011 [2001], p. 244.  



17 
 

individuelle et sa véracité fait partie des enjeux des sources orales et biographiques, d’autant 

plus que dans cette étude, avec le passage du temps, les problèmes de remémoration 

s’imposent38. Le risque de récolter des informations qui peuvent relever de souvenirs erronés, 

(in)volontairement transformés et qui rendraient l’archive irrecevable, existe. Il faudrait ainsi 

croiser les sources afin d’interpréter et de repérer ces interférences. À titre d’exemple, le 

compte rendu d’une réunion du MLF daté du 18 août 1970 détaille les actions à préparer comme 

la perturbation des États généraux organisés par le magazine Elle qui auront lieu en 

novembre39. La dixième puce indique « traductions- bibliothèque ». S’agit-il de rechercher des 

traductions de textes d’inspiration féministe ou marxiste, par exemple ? Ou bien s’agit-il de se 

rendre à la bibliothèque pour traduire et diffuser des textes féministes ? Malheureusement, 

Emmanuèle de Lesseps ne se souvient pas de cette réunion ni de ce à quoi cette puce pourrait 

renvoyer précisément40. Cela dit, les contributrices comme cette dernière représentent des 

femmes qui ont déjà laissé des archives derrière elles, en documentant leur trajectoire et leurs 

engagements par des moyens multiples, et l’entretien fait émerger un matériau inédit : celui 

d’une relecture rétrospective des événements, produite dans le cadre d’un discours situé.  

En ce qui concerne le corpus textuel, j’ai recensé les textes portant sur les 

femmes /féministes publiés en France depuis 1964 jusqu’en 198141. Le repérage de titres a été 

rendu possible grâce aux catalogues des maisons d’édition sur leur site web42, ainsi que le 

catalogue de Sudoc (Système universitaire de documentation43). Toutefois, l’ensemble des 

textes recensés n’est pas mobilisé dans l’analyse principale de ce mémoire, afin de privilégier 

une étude approfondie d’un corpus restreint, sélectionné en fonction de sa pertinence 

thématique et de sa représentativité au regard des problématiques abordées. Les textes sont 

classés en faisant figurer d’abord leur titre original dans leur langue de rédaction, leurs 

auteur.rice.s et leur date de publication, puis par leur titre traduit, les traducteur.rice.s, et la date 

de publication ainsi que la maison d’édition française qui a publié la traduction.  

 
38 À titre d’exemple, Emmanuèle de Lesseps a 76 ans. 
39Voir annexes. Récapitulation actions prévues et propositions, Fonds Josy Thibaut, Bobines Féministes, in Re-

Belles-50, « 26 AOÛT 1970 - DES PETITES MARGUERITES À L’ARC DE TRIOMPHE », 20 août 2020. 
40 Entretien avec Emmanuèle de Lesseps, 05/10/23.  
41 Veuillez trouver un corpus détaillé en annexe. 
42 C’est notamment le cas des Éditions Des Femmes, qui ont classé leurs publications et en ont rendu l’accès libre. 
43 Cette ressource comprend plus de quinze millions de notices bibliographiques sur des livres, thèses, revues, 

ressources électroniques, documents audiovisuels, microformes, cartes, partitions et plus.  Sudoc (le Système 

Universitaire de Documentation), [en ligne].  



18 
 

Il est d’ailleurs essentiel de définir ce que l’on entend par « texte féministe » dans ce 

cadre. Ce terme ne s’applique pas de manière automatique à toutes les autrices et intellectuelles 

dont les textes sont analysés. Se revendiquer féministe relève d’un choix personnel, et il ne 

s’agit pas d’imposer cette étiquette de manière anachronique ou erronée aux figures étudiées. 

L’écrivaine française et théoricienne de la littérature Hélène Cixous offre un exemple révélateur 

de la complexité du positionnement féministe selon les contextes. Elle déclare : « En France   

–– et maintenant encore –– j’avais coutume de dire que je n’étais pas féministe. Quand je suis 

aux États-Unis, je suis féministe. Ce n’est pas une contradiction, c’est une question d’usage et 

de contexte44. » Toutefois, dans le cadre restreint de cette étude, certaines généralisations sont 

inévitables. Travailler en diachronie implique d’accepter une part d’anachronisme, dans la 

mesure où celui-ci peut être un outil d’analyse utile pour comprendre le passé et sa continuité 

avec le présent45. Pour poser un cadre théorique, j’appuie sur la définition du féminisme 

proposée par la chercheuse britannique en histoire des femmes Karen Offen, qui le définit 

comme « la réponse, critique et circonstanciée, à la subordination systémique et délibérée des 

femmes en tant que groupe aux hommes en tant que groupe, dans un environnement culturel 

donné46 ». Cette définition, volontairement large, permet de rendre compte de la pluralité des 

expressions féministes et d’éviter une vision monolithique du mouvement. 

III. Langage inclusif : un choix méthodologique 

Ce mémoire sera rédigé en langage inclusif, en priorisant le féminin comme forme générique 

pour désigner les traductrices et les militantes féministes de la deuxième vague. Ce choix est 

motivé par le souci de visibiliser les femmes qui ont historiquement constitué l’écrasante 

majorité des féministes pendant la période étudiée. Ainsi l’usage du féminin « traductrices » 

ou « militantes » ne vise ni à nier la diversité des identités de genre, ni à exclure les hommes, 

mais à révéler une réalité sociohistorique où les femmes étaient au cœur des dynamiques.  

 

 

 

 

 
44 Hélène Cixous in Pascale de Langautier, Inès de Warren (dir.), Femmes et Filles. Mai 68, L’Herne, 2018, p. 54. 
45 Nicole Loraux, « Éloge de l’anachronisme en histoire », Le genre humain no. 1, 1993, p. 23-39.  
46 Karen Offen, Les féminismes en Europe, 1700- 1950, Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 2012, p. 50. 



19 
 

Etat de l’art  

Quant à la traduction féministe en France, l’ouvrage de Noémie Grunenwald est l’un des rares 

premiers à visibiliser cette discipline méconnue mais vivante depuis la fin des années 1980 

dans les pays anglophones, et surtout d’Amérique du Nord et au Canada47. Cependant, elle 

n’apporte pas un éclairage approfondi historiographique sur les textes traduits ou sur les 

traductrices dans le contexte précis des années MLF. Il en est de même pour Écrire à l’encre 

violette : Littératures lesbiennes en France de 1900 à nos jours48. Premier ouvrage de référence 

en France en matière de littérature lesbienne, résolument féministe. Ce livre propose non 

seulement des analyses littéraires, mais aussi une mise en perspective historique de la manière 

dont ces littératures ont été conçues, diffusées et reçues, en soulignant leur influence sur les 

formes littéraires et sur les lecteur·ice·s, d’hier à aujourd’hui. Plusieurs chapitres soulèvent 

l’acte de la traduction en la reliant approximativement à un fait primordial dans la diffusion de 

la parole lesbienne et/ou féministe. C’est le cas de Michèle Causse à qui Aurore Turbiau 

attribue les traductions de l’anglais et de l’italien vers le français de Djuna Barnes, Jane Bowles, 

Mary Daly, Gertrude Stein, Dacia Maraini, Ti- Grace Atkinson etc… 49 Elle fait allusion à 

d’autres féministes/traductrices importantes50 parmi lesquelles Monique Wittig qui traduit 

Djuna Barnes (entre autres), et Cathy Bernheim qui s’est consacrée aux auto/biographies 

d’Angela Davis51 et d’Emma Goldman52. 

De plus, si, en 2014, dans le cadre de sa thèse, Audrey Lasserre traite profondément le 

sujet de la littérature militante féministe en France des années 1970 en soulignant quelques 

œuvres traduites par les grandes figures militantes de l’époque, elle effectue cela dans un travail 

intitulé Histoire d’une littérature en mouvement : textes, écrivaines et collectifs éditoriaux du 

MLF en France (1970-1981) : dès son titre, la question de la traduction est invisibilisée.  

 
47 Barbara Godard, “(Re) Appropriation as Translation”, Canadian Theatre Review, 64, 1990 ; Susanne de 

Lotbinière-Harwood, Re-belle et Infidèle. La traduction comme pratique de reécriture au féminin, Montréal, 

Éditions du Remue-ménage, 1991 ; Luise von Flotow, “Feminist translation: contexts, practices and theories”, 

TTR: traduction, terminologie, rédaction, 4, no. 2, 1991, Rosemary Arrojo, “Fidelity and the gendered 

translation.”, TTR: traduction, terminologie, redaction, 7, no. 2, 1994…) 
48 Aurore Turbiau, Alex Lachkar, Camille Islert, Manon Berthier, Alexandre Antolin, Écrire à l’encre violette. 

Littératures lesbiennes en France de 1900 à nos jours, Paris, Le Cavalier bleu, 2022. 
49 Aurore Turbiau et al., Écrire à l’encre violette… op. cit., p. 128. 
50Idem  
51 Angela Davis, Angela Davis : autobiographie, traduit de l’anglais (États-Unis) Cathy Bernheim, Albin Michel, 

1975 [1974]. 
52 Emma Goldman, Épopée d’une anarchiste : New York 1886-Moscou 1920, traduit de l’anglais (États-Unis) 

Cathy Bernheim, Annette Lévy-Willard, Hachette, 1979 [1931]. 

https://www.sudoc.abes.fr/cbs/xslt/DB=2.1/SET=3/TTL=9/CLK?IKT=1016&TRM=E%CC%81pope%CC%81e+d%27une+anarchiste


20 
 

Deux travaux notables ont été consacrés à la maison d’édition Des Femmes, fondée par 

Antoinette Fouque en 1972, ainsi qu’à son groupe Psychanalyse et Politique, qui s’est distingué 

par sa production prolifique en matière de traduction et de diffusion de textes étrangers. Cette 

initiative s’inscrit dans l’objectif de publier les œuvres des femmes, lesquelles, selon elles, 

constituaient « un peuple sans écriture53 ». En 2005, l’historienne des féminismes et du genre 

Bibia Pavard relate une histoire détaillée des Éditions Des Femmes de 1972-1979, en mettant 

en lumière le projet internationaliste du groupe, ainsi que les traductions réalisées et les 

conditions dans lesquelles elles ont eu lieu. L’attention porte de manière plus générale sur 

l’édition en tant qu’acte de résistance féministe, la traduction étant également considérée, bien 

que de manière plus secondaire.  

Dans le sillage de cet ouvrage, en 2009, Fanny Mazzone soutient une thèse sur l’édition 

féministe (1968-2001)54. Ce travail a donné lieu à des articles au croisement de l’histoire 

féministe et de la traductologie, portant notamment sur les liens franco-italiens des Éditions 

Des Femmes qui ont assuré un échange de textes dans les deux sens pendant au moins une 

décennie55.  

En 2013, dans une perspective plus théorique, la chercheuse franco-allemande, 

Cornelia Möser dans son ouvrage Féminismes en traductions : théories voyageuses et 

traductions culturelles56, analyse la circulation transnationale des théories féministes en 

mettant l’accent sur leur déclinaison, non seulement linguistique, mais aussi culturelle, 

politique et idéologique, dans les pays et contextes d’accueil. Bien que l’importance de la 

traduction comme acte politique et culturel soit mis en lumière, l’ouvrage porte davantage sur 

la réappropriation, l’adaptation, voire le rejet de certains concepts –– tels que celui de gender, 

issu du contexte états-unien –– et, ce faisant, sur les tensions entre les pensées féministes et du 

genre anglo-américaines et francophone/allemandes. 

 
53 Expression utilisée par Antoinette Fouque lors de la conférence de presse annonçant la sortie des trois premières 

publications des Éditions Des Femmes le 17 avril 1974, in Bibia Pavard, Les Éditions Des Femmes…op. cit., 

p.  203. 
54 Fanny Mazzone, L’édition féministe en quête de légitimité : capital militant, capital symbolique (1968-2001), 

thèse de doctorat, l’Université de Metz, 2007.  
55Fanny Mazzone, « Les échanges féministes franco-italiens par la traduction éditoriale depuis les années 1960 », 

Laboratoire italien [En ligne], no. 28, 2022 ; Fanny Mazzone, « La traduction aux Éditions Des Femmes : une 

stratégie “géo-politico-poético-éditoriale” », in Gisèle Sapiro (dir.), Les contradictions de la globalisation 

éditoriale, Paris, Nouveau Monde éditions, 2009, p. 177-199. 
56 Cornelia Möser, Féminismes en traductions, théories voyageuses et traductions culturelles, Éditions des 

Archives contemporaines, 2013.  



21 
 

Première partie : Traduction et femmes : genèse d’un outil d’émancipation et de 

circulation  

Dans cette première partie, qui fait office de préambule, nous nous intéressons à la relation 

particulière entre les femmes et la traduction. Il ne s’agira pas de dresser un inventaire exhaustif 

de toutes les traductrices/femmes associées à la tâche de traduction dans l’Histoire –– un 

exercice ambitieux –– mais plutôt d’essayer de documenter les prédécesseures ou bien 

prédécessœurs de nos traductrices féministes des années 1970 afin d’inscrire leur parcours et 

leurs activités littéraires et/ou politiques, exprimées par le biais de la traduction, dans un 

contexte sociohistorique plus large. 

 

I. Les femmes et la traduction dans l’Histoire : un outil d’émancipation et de 

revendication ?  

Historiquement, les femmes ont été largement exclues des espaces de production et de 

transmission du savoir, une exclusion inscrite dans les logiques structurelles de la domination 

masculine. Comme l’a montré l’anthropologue Françoise Héritier dans Masculin / Féminin, 

cette exclusion s’appuie sur une hiérarchisation, fondée sur la « valence différentielle des 

sexes57 », un principe structurel traversant les sociétés humaines. Selon l’autrice, cette 

asymétrie, bien que variable selon les époques et les cultures, a durablement justifié la 

relégation des femmes dans des sphères privées, tandis que l’espace public –– et avec lui, les 

savoirs, la culture, la transmission et l’écriture de l’Histoire –– était l’apanage des hommes. 

Perçues comme naturellement inférieures, ne disposant pas du même capital intellectuel, moral 

ou physique que les hommes, elles ont été assujetties à une conception fondée sur un 

« différentialisme hiérarchisé58 » des sexes, une théorie largement relayée par les discours 

biologiques et médicaux du XVIIIe siècle, qui ont contribué à ancrer le sexisme dans 

l’imaginaire collectif. Il en résulte un refus d’éduquer les femmes, de les impliquer dans la 

discussion, le débat et la création.  

Qu’en est-il, cependant, des femmes érudites issues de la noblesse, de la bourgeoisie, 

de l’aristocratie, voire de la royauté, qui, au fil du temps, ont pu bénéficier du privilège d’une 

éducation –– souvent en langues, matière considérée comme féminine même encore 

 
57 Françoise Héritier, Masculin/Féminin, La pensée de la différence, Paris, Éditions Odile Jacob, 1996, [Livre 

numérique sans pagination]. 
58 Thomas Laqueur, La Fabrique du sexe. Essai sur le corps et le genre en Occident, traduit de l’anglais (États-

Unis) par Michel Gautier, Paris, PUF, 1992. 



22 
 

aujourd’hui. Sur ce point, Michelle Perrot remarque que l’« on conseille aux jeunes filles 

d’étudier les langues étrangères parce que la traduction est une occupation, éventuellement un 

métier, convenable pour une femme59 ». En effet, selon une enquête menée par la Société 

Française des Traducteurs (SFT) en 202360, les femmes représentaient 80% de leurs membres. 

L’Association Internationale des Interprètes Conférence de France (AIIC), s’en comptait 

70%61. Il est à noter que, dans les deux appellations de ces organismes, l’usage du nom 

masculin « traducteur » masque cette réalité.  

Depuis quand cette prétendue pratique « féminine » existe-t-elle ? Ou plutôt, quand et 

pourquoi l’association de la traduction aux femmes est-elle apparue ?  

 

En français, le terme « traductrice » est attesté dès 155662, en anglais « translatress » en 1638, 

puis « translatrix » en 189263. Pendant la Renaissance anglaise, « la traduction était pour les 

femmes l’un des seuls modes d’activité intellectuelle considéré comme convenable64 ». Jugé 

au début comme un travail inoffensif pour ces dernières, la traduction était souvent perçue 

comme une « sous- catégorie » de la littérature dans l’imaginaire populaire. Ainsi, les femmes 

« n’ont été “que” des traductrices […] elles n’ont été que “porteuses de mots”65 ». Elles imitent 

l’homme auteur, créateur. Pour autant, elles sont assignées « au statut de mater/matière plutôt 

que d’auctor66 », et ainsi, en traduisant, elles accomplissent une fois de plus, leur destin de 

femmes amenées à « domestiquer67 », en l’occurrence ici, la littérature étrangère.  

Un parallèle pourrait se faire avec le computer programming ou ce que l’on appelle 

aujourd’hui le coding, un ensemble de langages/langues qui peuvent être considérées comme 

 
59 Michelle Perrot, Mon histoire des femmes, Paris, Le Seuil, 2005, p. 43. 
60 « Enquête 2023 sur les pratiques professionnelles en interprétation, menée en collaboration avec l’AIIC 

France », Société Française des Traducteurs [en ligne]. 
61 Il n’existe pas à ce jour, de données sur la réparation genrée dans le groupe des traducteur.rice.s freelance en 

France. Pourtant, 13 000 des 15 700 traducteur.rice.s en France sont freelance, soit 85%. 

« Traducteur freelance : définition, salaire, missions », LegalPlace.fr [en ligne]. 
62 Corrine Oster, in Sherry Simon, Le genre en traduction. Identité culturelle et politiques de transmission, traduit 

de l’anglais (États-Unis) par Corrine Oster, Artois Presses Université, [1996], 2023, p. 127. 
63 Sherry Simon, Ibid., p. 121. 
64 Sherry Simon, Le genre en traduction… op. cit., p. 121. 
65 Idem   
66 Ibid., p. 22. 
67 Agnese Fidecaro, Henriette Partzsch, Suzan van Dijk, Valérie Cossy, Femmes écrivains à la croisée des 

langues, 1700- 2000, Genève, MétisPresses, 2009, p. 14. 

https://www.sft.fr/docs/2024091507_webinaire-resultats-enquete-interpretes-2023-sft-aiic.pdf


23 
 

des langages/langues à part entière68. Pendant la Deuxième Guerre Mondiale aux États-Unis, 

pour élaborer le premier ordinateur qui automatise les calculs balistiques (baptisé ENIAC), la 

main d’œuvre était presque uniquement féminine69. Elles étaient comme des « ordinateurs 

humains » effectuant un travail physique, collectif70, désindividualisé qui attirait peu 

d’hommes scientifiques selon le mathématicien et informaticien Herman Goldstein : ces 

derniers visaient plutôt des débouchés plus prestigieux dans le domaine d’une thèse en 

mathématiques ou en physiques par exemple71. La sur-présence des femmes dans les travaux 

de programmation était avant tout due au fait qu’elles ne cherchaient pas « à progresser dans 

leur carrière qui avait fait d’elles de si bonnes travailleuses72 » : ou du moins, elles n’osaient 

pas en avoir l’ambition73. C’était un travail ainsi qui ne déracinait pas les hommes, et ne 

menaçaient, ni eux, ni l’ordre du régime du genre de l’époque74. Isabelle Collet, chercheuse 

spécialisée dans les sciences de l’éducation et les études de genre, propose le modèle de Paola 

Tabet (1998) afin de comprendre ce phénomène qui se voit encore aujourd’hui dans 

l’informatique : « des hommes conçoivent des outils dont ils abandonnent aux femmes les 

usages les moins prestigieux, tout en en conservant la maîtrise75 ». De la même manière, la 

traduction représentait un travail discret, auxiliaire et sous-estimé, en adéquation ainsi avec la 

« nature » et le rôle traditionnellement attribué aux femmes. Cependant, ces dernières se sont 

progressivement approprié cette tâche, allant parfois jusqu’à la « subvertir ». Elles « ont utilisé 

 
68 Les langages de programmation, tels que Java ou Python, peuvent être comparés aux langues classiques dans 

leur fonction de communication et de structuration des idées. 
69 Jennifer S. Light, “When computers were women”, Maryland, The Johns Hopkins University Press, Vol. 40, 

no.  3, 1999, p. 455. 
70Elles étaient souvent regroupées dans des équipes baptisées “Cecil’s Beauty Chorus, “Scanner girls” ou tout 

simplement “ENAIC girls”. Ibid., p. 459. 
71 Herman Goldstein in Jennifer S. Light, “When computers were women” … op. cit., p. 459.  
72 Jennifer S. Light in Idem. 
73 À propos des femmes scientifiques, il est intéressant de noter que la célèbre mathématicienne et figure 

incontestable des femmes en sciences aujourd’hui, Ada Lovelace (1815-1852), a en 1843, traduit un article du 

français à l’anglais du mathématicien italien Luigi Menabrea, sur la machine analytique, tout en intégrant quelques 

milliers de mots de son propre cru. Cette machine que les historien.enne.s des ordinateurs considèrent comme le 

premier logiciel, fait d’elle par la première programmeuse. Erik Gregersen, “Ada Lovelace: The first computer 

programmer”, Encyclopedia Britannica, 10/12/2015 [en ligne]. 
74 Lors de ses recherches, Isabelle Collet révèle une tendance nouvelle à partir des années 2000 : « En étudiant les 

chiffres de l’INSA de Rennes, on constate que l’option informatique comportait de nombreuses filles, les femmes 

représentant 50% de l’effectif certaines années (1979 : 55 %, 1980 : 50 %). On peut même dire que jusqu’au début 

des années 1980, c’est en informatique qu’on trouve le plus de femmes ingénieurs à Rennes. La tendance s’inverse 

par la suite… la part des femmes décroît régulièrement  : en 2001, il y a davantage de femmes en génie civil et 

urbanisme (GCU : 25 %), en génie mécanique et automatisme (GMA : 20 %) qu’en informatique (Info : 14 %) ». 

Isabelle Collet, « La disparition des filles dans les études d’informatique : les conséquences d’un changement de 

représentation », Carrefours de l’éducation, n° 17, 2004, p. 42-56. 
75 Ibid. 



24 
 

la traduction pour ouvrir de nouveaux axes de communication, créer de nouvelles positions de 

sujet et contribuer à la vie intellectuelle de leur époque76 ».  

Dans un contexte anglophone, le spécialiste de la traductologie étatsunienne, Douglas 

Robinson (1995), souligne une certaine « féminisation » de la traduction au XVIe siècle, 

« processus par lequel les femmes utilisent le discours de la traductrice pour se donner une voix 

officielle et pour s’assurer une place dans le monde littéraire77 ». La spécialiste de littérature 

anglaise, Margaret Patterson Hannay dans Silent But for the Word: Tudor women as Patrons, 

Translators, and Writers of Religious Works (1985), repère les femmes traductrices entre le 

XVe et le XVIIe siècle. Comme le titre de cet ouvrage le révèle, les femmes étaient silencieuses, 

ou plutôt silencées. Elle évoque la jeune Élisabeth Ire, future reine d’Angleterre et d’Irlande 

(1558-1603). On conserve encore les traces de sa traduction du poème sulfureux Miroir de 

l’âme pécheresse78 de Margueritte d’Angoulême (1531), qu’elle effectue à l’âge de onze ans79. 

Pourtant, plus couramment pour l’époque et de façon paradoxale, « la religion (qui renforçait 

l’obéissance féminine) se révèle être un domaine à travers lequel certaines femmes eurent la 

possibilité de contribuer aux activités culturelles de leur époque80 ». Il est à noter que « la 

majorité des travaux rédigés par des femmes durant cette période étaient des compositions et 

des traductions d’ordre religieux81 ». Cela dit, à une époque où même la lecture de la Bible était 

interdite aux femmes82, par le Act of Advancement of True Religion (1543), Katherine Parr, la 

sixième et dernière épouse d’Henri VIII, traduit activement des textes religieux, des psaumes 

et des prières qui témoignaient de sa foi protestante réformée, tranchant avec celle plus 

réactionnaire, de son mari83. 

 
76 Sherry Simon, Le genre en traduction…, op. cit., p. 121. 
77 Ibid., p. 127. 

78 Le titre plus adouci qu’Élisabeth Ière lui donnera : “A Godly Meditation of the Soul” (1548), soit « Une 

méditation pieuse sur l’âme » « Margaret of Angoulême », Encyclopedia Britannica, 17/12/2024 [en ligne]. 
79 Katharina M. Wilson, “Silent But for the Word: Tudor Women as Patrons, Translators, and Writers of Religious 

Works, dir. Margaret P. Hannay (Kent, Ohio: Kent State Univ. Press)”, Moreana, 23, Edinburgh University Press, 

1986, p. 60. 
80 Sherry Simon, in Ibid., p. 128. 
81 Tina Krontiris (1992) in Idem 
82 “no women nor artificers, journeymen, serving men of the degree of yeomen or under husbandmen nor 

labourers”. (« Aucune femme, aucun artificier, aucun compagnon, aucun homme de service du degré de serviteur 

ou de sous-maître, aucun ouvrier ») Antonia Fraser, The Six Wives of Henry VIII, London, Weidenfeld and 

Nicolson, 1992, p. 378. 
83 Julie Vanparys-Rotondi, “Queen Katherine Parr as a translation bellwether: The instances of Mary and 

Elizabeth Tudor.”, Parallèles 34, no. 1, 2022, p. 83, 88. 



25 
 

La traductologue féministe Sherry Simon met en évidence un constat central, qui sera 

régulièrement abordé au cours de cette étude : « L’Histoire n’a jamais fait grand cas des 

traducteurs ni des traductrices. Si on se rappelle leur nom, c’est rarement en vertu de cette 

médiation culturelle dont ils et elles se sont acquittés, mais plutôt en vertu d’autres faits qui les 

ont rendus célèbres84 ». Néanmoins, elle cite une « exception », vraisemblablement la première 

traductrice enregistrée : la Malinche (c. 1501- c. 1529)85. Une figure importante dans l’histoire 

du Mexique, enrobée de mythes et de fantasmes, l’imaginaire pluriséculaire recèle des 

connotations antagoniques à son égard selon l’époque et la personne qui l’évoque. Des 

écrivain.e.s féministes du siècle dernier ont revisité et réhabilité cette figure, mais le plus 

souvent, elle est considérée comme la traitresse86 des peuples autochtones. La 

concubine/esclave maya du conquistador Hernán Cortés lui servait également de traductrice et 

d’interprète87. De façon rétrospective, la réussite de la conquête espagnole lui est en partie 

attribuée, puis qu’elle a été l’intermédiaire culturelle entre les chefs autochtones (l’empereur 

aztèque Moctezuma par exemple) et les conquistadores. Le nahuatl deviendra l’espagnol et la 

capitale Mexico-Tenochtitlan devient la Nouvelle-Espagne. La Malinche est ainsi souvent 

considérée, par métonymie, comme « l’humiliation de la conquête, particulièrement de la 

conquête sexuelle. Elle est tenue responsable d’être la mère d’une race bâtarde88 ». Cette figure 

est longtemps restée « le bouc émissaire sur lequel historiens mexicains et autres chroniqueurs 

de la colonisation espagnole ont pu donner libre cours à leur colère89 ». Plus récemment 

pourtant, les femmes chicanas et/ou féministes lui attribuent le symbolisme de « l’hybridation 

culturelle » et des « tensions engendrées par la diversité culturelle90 ».  

Néanmoins, au fil des années, certaines figures historiques féminines ont mis la 

traduction au service de leurs propres convictions politiques, de manière subversive, 

 
84 Sherry Simon, Le genre en traduction…. op. cit., p. 122. 
85 Connue aussi sous les noms de Marina, Malintzin et Doña Marina. 
86 Le terme « malinchismo » en Amérique est défini comme l’« Attitude de celui qui manifeste de l’attachement 

à ce qui est étranger et du mépris pour ce qui lui est propre. ».  

Malinchismo, Réal Academia Espanola, [en ligne]. 
87 Cette métaphore de la trahison est récurrente dans la rhétorique de la traduction, tout comme le rapprochement 

entre une belle femme et une traduction qui sera une belle infidèle. Les belles infidèles font référence à des textes 

classiques traduits vers le français pendant le XVIIe et XVIIIe siècle, à la façon d’une traduction cibliste et 

approximative. Mona Baker, Gabriela Saldanha, Routledge Encyclopedia of Translation Studies, Second Edition, 

Routledge, 2019, p. 407, 408. 
88 Luise von Flotow, Translation and Gender. Translating in the “Era of Feminism”, Oldham, Routledge, 1997, 

p. 75. 
89 Sherry Simon, Le genre en traduction…. op. cit., p. 122. 
90 Norma Alarcón (1989) in Ibid., p. 123. 



26 
 

témoignant de leur agency à être penseuses, créatrices et, dans certains cas, révolutionnaires. 

Pour revenir à Katherine Parr, à l’inverse de l’image de la femme sage et soumise qui traduit, 

c’est la figure d’une femme courageuse et rebelle que l’on rencontre. En raison de ses 

traductions, sa vie est en péril : elle est une fois accusée d’hérésie à cause de la diffusion des 

textes religieux qu’elle traduit et discute lors des groupes d’étude de la Bible91.  

Au XVIIIe siècle, la romancière, essayiste et philosophe franco-genevoise, Germaine 

de Staël (1776-1814) propose un projet politique à travers ses travaux de fictions, ses 

traductions ainsi que ses écrits sur la traduction. Maîtrisant le français, l’allemand, l’italien et 

le russe –– bien qu’à des degrés divers –– elle exerce souvent son esprit dans toutes ces langues. 

Décrite comme une « cosmopolite militante », à part entière, Germaine de Staël « obligera son 

lectorat à prendre conscience de l’interdépendance des traditions nationales92 ». Elle les incite 

à connaître « toutes les langues dans lesquelles les ouvrages des grands poètes ont été 

composés93 ». Si elle ne traduit pas de texte complet en soi, elle inclut toutefois des extraits 

traduits par ses soins, notamment des passages de Faust de Goethe dans son essai De 

l’Allemagne (1813)94. Alors que « la traduction se verrait de plus en plus dénigrée, reléguée à 

l’état de tâche secondaire et non-productive », Madame de Staël proclame dans son essai De 

l’esprit des traductions (1821) : « Il n’y a pas de plus éminent service à rendre à la littérature 

que de transporter d’une langue à l’autre les chefs-d’œuvre de l’esprit humain. […] D’ailleurs, 

la circulation des idées est, de tous les genres de commerce, celui dont les avantages sont les 

plus certains95. »  

Bien plus qu’un simple exercice linguistique, traduire peut devenir un engagement 

intellectuel, politique, culturel, voire personnel. C’est notamment le cas de la militante 

socialiste britannique Eleanor Marx (1855-1898), fille de Karl Marx. En effet, celle-ci traduit 

de nombreuses œuvres littéraires, par exemple Une Maison de poupée96(1879) du dramaturge 

norvégien, Henrik Ibsen. De plus, Marx fait la première traduction en anglais de l’anarchiste 

 
91 Julie Van Parys-Rotondi, Ibid., p. 84. 
92 Sherry Simon, Le genre en traduction... op. cit., p. 144. 
93 Ibid., p. 145.  
94 Idem  
95 Madame de Staël, De l’esprit des traductions, 1821, in Sherry Simon, Le genre en traduction... op. cit., p. 145. 
96 Cette œuvre propose une histoire aux accents féministes, celle d’une femme qui quitte son mari et ses enfants, 

à une époque où une femme sans mari était socialement marginalisée. Considéré comme un défenseur des droits 

des femmes, Ibsen fut même invité en 1898 à Christiana (l’ancienne capitale norvégienne), par la Ligue 

norvégienne des droits de la femme à l’occasion de son soixante-dixième anniversaire. Françoise Decant, « Ibsen 

et les femmes : “le contexte ibsénien” » in L’écriture chez Henrik Ibsen, un savant nouage Accueil du réel et 

problématique paternelle. Essai psychanalytique, érès, 2007. p. 99-113. 



27 
 

et révolutionnaire russe Sergius Stepniak97. La traduction anglaise de Das Kapital — œuvre 

majeure coécrite par son père, Karl Marx, et Friedrich Engels — réalisée en collaboration avec 

son mari, Edward Aveling, lui est également attribuée. Elle est néanmoins plus connue comme 

étant la traductrice vers l’anglais de Madame Bovary en 1865 ; sa traduction a longtemps 

circulé en Angleterre. En préface de celle-ci, elle saisit l’occasion de s’exprimer. Selon elle, 

« c’est un honneur incommensurable pour Flaubert de voir Madame Bovary attaqué par le 

gouvernement de Napoléon III. […] Eleanor Marx exprime sa sympathie pour les misères 

d’Emma98 ». Par sa lecture et sa traduction de Madame Bovary qui se confondaient intimement 

avec sa propre vie, elle décida de mettre fin à ses jours en 1898 en s’empoisonnant, de la même 

manière qu’Emma99. Selon Gayatri Spivak « la traduction est la forme de lecture la plus 

intime100 ». 

 

Ce bref tour d’horizon de certaines figures féminines de la traduction met en évidence que, 

malgré la diversité de leurs parcours, la traduction a constitué pour elles une véritable tribune 

d’expression, offrant une première entrée dans le monde des savoirs, souvent sous-estimée. Il 

apparaît ainsi que les avancées en matière de droits des femmes au fil des siècles — et 

notamment le droit à l’accès au savoir — sont étroitement liées à leur appropriation des textes 

sous toutes leurs formes, y compris par le biais de la traduction. Cette appropriation a permis 

aux femmes de s’exprimer sur des questions qui les concernent directement et de prendre part 

activement aux débats et enjeux féministes. 

 

 

 

 

 

 
97 Sherry Simon, Le genre en traduction... op. cit., p. 148. 
98 Idem 
99 Idem  
100 “[…] translation is the most intimate act of reading”, Gayatri Spivak, “The Politics of Translation”, in Outside 

in the Teaching Machine, New York/London, Routledge, 1993, p. 183. 



28 
 

Deuxième partie : L’édition et la traduction de textes féministes 

I. Le monde de l’édition et ses acteur.rice.s dans la traduction des textes 

féministes  

Pour saisir l’impact de la diffusion des textes féministes étrangers en France, il est essentiel de 

se pencher sur un acteur clé de ce processus : les maisons d’édition et leurs éditeur.rice.s. Ces 

derniers ont joué le rôle d’intermédiaires, permettant non seulement la traduction des textes, 

mais aussi leur diffusion à grande échelle dans certains cas. Cette section vise à identifier les 

profils de ces éditeur.rice.s et les diverses motivations qui les animent et les poussent à publier 

des textes féministes traduits. Pour ce faire, nous mènerons une analyse du paysage éditorial 

français du dernier quart du XXe siècle en nous concentrons sur quelques maisons d’édition 

telles que Denoël-Gonthier et les Éditions Des Femmes. 

 

i. Des collections « Femmes » : place aux femmes dans la production écrite ? 

Le monde de l’édition tel que nous le connaissons est né à la fin du XVIIIe siècle et s’impose 

particulièrement entre 1830 et 1850101. Ce milieu et son modus operandi se caractérise par une 

masculinité prononcée et une forte adhésion aux valeurs capitalistes. La production littéraire 

qu’il contrôle est à son image, centrée sur le masculin102. Dans son étude intitulée « La place 

des femmes dans la production culturelle, l’exemple de la France », la spécialiste de la 

littérature Marcelle Marini, souligne qu’entre 1950 et 1955, 75% des œuvres littéraires 

provenaient d’auteurs masculins103. Une autre démonstration de l’absence d’écrivaines dans le 

champ de la production écrite serait les prix littéraires qui ont été remportés par des écrivaines. 

« Sur une période qui va de 1956 à 1996, seulement sept femmes remportent le prix Médicis, 

quatre le prix Goncourt, cinq le prix Renaudot et quatorze le prix Femina104. » Bien que des 

écrivaines féminines comme Nathalie Sarraute, Simone de Beauvoir, Marguerite Duras, 

Françoise Sagan et Monique Wittig figurent dans le patrimoine littéraire français du XXe siècle, 

elles n’étaient qu’une minorité qui ne saurait représenter largement la production littéraire de 

 
101 Jean-Yves Mollier (2000) in Bibia Pavard, Les Éditions Des Femmes… op. cit, p. 10. 
102 Idem 
103 Marcelle Marini (2002) in Bibia Pavard, Les Éditions Des Femmes…op. cit., p. 31. 
104 Séverine Liatard (2001) in Idem 



29 
 

cette époque105. En effet, les textes signés par des femmes représentent moins de 6% du corpus 

des volumes de l’Histoire de la littérature du XXe siècle106 en France107.  

Cela dit, les années 1960 témoignent d’un premier glissement dans le biais genré des 

ouvrages publiés. L’activité de certaines maisons d’édition et des éditeur.rice.s entre 1964 et 

1981 fait l’objet dans la présente étude. Durant cette période, de grandes puissances éditoriales 

généralistes telles que Denoël-Gonthier, Le Seuil, Robert Laffont et Minuit commencent à 

manifester un intérêt pour la publication d’ouvrages de nature féministe : certaines créent 

même des collections spécifiquement dédiées « aux livres relatifs aux femmes ». Ces 

collections sont parfois nommées vaguement « Femme » (Denoël-Gonthier), « Elles-mêmes » 

(Stock), ou plus poétiquement « Féminin Futur » (10/18), « Autrement dites » (Minuit) et « Le 

temps des Femmes » (Grasset).  

Les éditions Denoël-Gonthier proposent aujourd’hui « une littérature engagée, 

française & étrangère, imaginaire & noire, ainsi que des essais & documents108», et cela depuis 

1930. En 1964, la maison d’édition crée la première collection d’ouvrages de fiction et d’essais 

en France, par des femmes et pour des femmes. L’idée émane de Jean-François Gonthier et 

Jean-Louis Ferrier, bien que ce soit le premier qui, selon Andrée Michel, « ne craignit pas de 

se démarquer de ses aînés109 ». Ils nomment Colette Audry à la tête de cette entreprise 

pionnière. Ancienne résistante, féministe, syndicaliste, femme politique et notamment 

cofondatrice du Mouvement Démocratique Féminin (MDF)110 (1962-1971), entre autres, 

Colette Audry est la première à se voir confier la responsabilité d’une collection d’ouvrages 

féminins dans une maison d’édition généraliste en raison de son engagement politique et/ou 

littéraire et féministe111. En guise d’exemple, Hélène Cixous112, aux côtés de Catherine 

 
105 Bibia Pavard in Idem  
106 Jean-Yves Debreuille, Francine Dugast-Portes, Christine Hamon-Siréjols, Histoire de la littérature française 

du XXe siècle, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2000. 
107 Audrey Lasserre in Frédéric Regard, Anne Tomiche (dir.), Genre et signature, Paris, Classiques Garnier, 2018, 

p. 236. 
108 « La Maison d’édition », Denoël, [en ligne]. 
109 Andrée Michel, « Geneviève Texier », in Diplômées, n°121, 1982. p. 115.  
110 Le Mouvement Démocratique Féminin (MDF) voit le jour au début des années 1960 en tant que groupe de 

pression da gauche, réunissant plusieurs femmes de premier plan, parmi lesquelles Yvette Roudy (1929-), Marie-

Thérèse Eyquem (1913-1978) et Colette Audry (1906-1990). Bien que de taille modeste, ce groupe parisien, 

étroitement lié aux cercles du Parti socialiste, joue un rôle important de groupe de réféxion. Siân Reynolds in 

Margaret Atack et. al., Making Waves: French feminisms and their legacies… op. cit., p. 25 
111 Préface d’Yvette Roudy in Betty Friedan, La femme mystifiée, traduit de l’anglais (États-Unis) par Yvette 

Roudy, Paris, Pocket, 2020 [1963], p. 7, 8.  
112 Écrivaine et philosophe, Hélène Cixous est surtout synonyme du courant d’écriture féminine qu’elle développe 

dans les années 1970. Son ouvrage Le Rire de la Méduse (1975) offre une perspective inaugurale de cette façon 



30 
 

Clément113, coordonne la collection « Féminin Futur » chez 10/18 dès 1975, et Luce Irigaray114 

s’occupe de la collection « Autrement dites » (1971) chez Minuit. Pourtant en 1964, Colette 

Audry, selon Sévérine Liatard, « fait partie des exceptions qui confirment la règle de la non-

reconnaissance institutionnelle des femmes dans la sphère littéraire115 » ; cette affirmation se 

base en partie sur le fait qu’elle a été la première femme à être distinguée par le prix Médicis 

en 1962.  

La collection « Femme » éditée par Denoël-Gonthier a été conçue dans le but de « tirer 

de l’oubli un maximum d’ouvrages écrits par des femmes116 ». Pendant sept ans, la collection 

était inédite sur le marché français117. Dès sa création, elle accueille des textes significatifs dans 

le contexte de l’éclosion du MLF et d’autres féminismes de l’époque, comme La Condition de 

la Française aujourd’hui (1964), une œuvre co-signée par Andrée Michel et Geneviève Texier, 

sociologues et militantes actives au sein du Mouvement Français du Planning Familial depuis 

les années 1960. La féministe du MLF Anne Zelensky proclame dans ses mémoires : « Tout ce 

que je pensais était écrit là, et apportait une contradiction formelle à la vox populi ambiante : 

“Les femmes ont tout acquis. Elles sont égales. Mais qu’est-ce qu’elles veulent encore ?” […] 

Le livre d’Andrée Michel a été mon fil d’Ariane118. » 

 
d’écrire en tant que femme. « Au carrefour de la linguistique, du psychanalytique et du politique », les œuvres 

écrites au féminin se démarquent de la dominance masculine de la littérature par l’expression des vécus subjectifs 

des femmes. À travers ses ouvrages, elle revendique l’unicité des expériences vécues des femmes et promeut une 

différence naturelle entre les sexes, une perspective qui trouve écho auprès d’Antoinette Fouque et de ses adeptes 

de Psychanalyse et Politique. Cependant, l’écriture féminine est l’objet de vives critiques de la part des Féministes 

Révolutionnaires, du courant matérialiste, parmi lesquelles on peut citer Christine Delphy, Catherine Bernheim, 

Monique Wittig et Emmanuèle de Lesseps. Ces dernières ont en effet, dénoncé ce courant de pensée pour son 

caractère biologisant et essentialiste.  

Béatrice Slama, « DE LA « LITTÉRATURE FÉMININE » A « L’ÉCRIRE-FEMME » : Différence et Institution » 

Littérature, no. 44, 1981, p. 51–71, 63.  

Audrey Lasserre, Histoire d’une littérature en mouvement… op. cit., p. 10.  
113 Catherine Clément est philosophe et romancière, ancienne élève de l’École normale supérieure et agrégée de 

philosophie. Elle est associée au courant psychanalyste. « Clément, Catherine (née en 1939) », IMEC, [en ligne].  
114 Aux côtés d’Hélène Cixous et de Julia Kristeva, l’écrivaine et philosophe belge Luce Irigaray constitue le 

tryptique de ce que les États-unien.enne.s appellent le French Feminism, caractérisé par le courant 

psychanalytique et l’écriture féminine. Irigaray signe le Speculum de l’autre femme (1974), dans lequel elle 

procède à une critique de la philosophie et de la psychanalyse traditionnelles en Occident sur la sexualité féminine. 

Audrey Lasserre, Histoire d’une littérature en mouvement…  op. cit., p. 514. 

Oriane Méricourt, « Le Temps de la différence, de Luce Irigaray », Cahiers du féminisme, n°53, 1990, p. 40-41. 
115 Sévérine Liatard (2001) in Bibia Pavard, Les Éditions Des Femmes… op. cit., p. 32. 
116 Catalogue Denoël-Gonthier 1966 in Fanny Mazzone, « Féminisme, genre et sexualités : politiques éditoriales 

et traductions, années 1960 jusqu’à MeToo [en ligne]. 
117 Idem 
118 Anne Zelensky, Histoire de vivre. Mémoires d’une féministe, Paris, Calmman-Levy, 2005, p. 36. 



31 
 

 Outre les ouvrages français inédits, la collection «  Femme » s’est également 

distinguée, dès sa création, par l’intégration d’ouvrages étrangers traduits, témoignant d’une 

ouverture éditoriale à des voix venues d’ailleurs. Au cours des vingt-deux ans d’existence de 

la collection, 37% de leurs traductions portaient directement sur des questions féministes selon 

Fanny Mazzone119. Un titre ressort des premières traductions : La femme mystifiée (1964), soit 

The Feminine Mystique (1963) de Betty Friedan (1921-2006)120. Cet essai marque fortement 

la deuxième vague féministe aux États-Unis, apportant des réflexions sur l’état de malaise 

endémique des housewives au lendemain de la deuxième guerre mondiale. Le mystique renvoie 

à l’idée selon laquelle l’épanouissement des femmes serait assuré par le mariage, la maternité, 

la domesticité, et une sexualité passive. Cette conception, qui s’inscrit dans une idéologie 

dominante, ne respecte pas les frontières spatio-temporelles. L’ouvrage fait écho. Il est traduit 

en français dans un délai court dès 1964, ce qui pourrait être 

lu comme un signe d’une certaine urgence. Sa traductrice 

n’est autre que la future ministre socialiste des Droits de la 

femme (de 1981 à 1986), Yvette Roudy (1929- ). En rendant 

hommage à Colette Audry en 2013, Roudy dévoile que leur 

collaboration aussi bien amicale que politique a émergé 

lorsque Audry cherchait un.e traducteur.rice pour travailler 

sur ce projet. Au cours de leurs sessions de travail à la 

résidence d’Audry, Roudy fait le constat suivant : « Colette 

m’a appris à écrire correctement121. » Yvette Roudy poursuit 

son travail de traduction pour la collection, diffusant à un 

public francophone l’autobiographie d’Eleanor 

Roosevelt122, Ma vie (1965), ainsi qu’un recueil de textes de 

Betty Friedan Les femmes à la recherche d’une quatrième 

dimension (1969), puis La place des femmes dans un monde 

 
119 Fanny Mazzone, « Féminismes, genre et sexualités… » op. cit.  
120 Cette dernière cofonde et préside le NOW (National Organization for Women) en 1966, le plus grand groupe 

féministe du XXe et XXIe siècles aux Etats-Unis. Leur principale cause dans les premiers temps était l’adoption 

de l’amendement sur l’égalité des droit (Equal Rights Amendment). “National Organization for Women 

American organization”, Encyclopaedia Britannica, [en ligne]. 
121 « Yvette Roudy lors de l’hommage à Colette Audry : « Grâce à elle, je suis passée de l’indignation à 

l’engagement », Parti socialiste, Dailymotion, 06/03/13 [en ligne]. 
122 Eleanor Roosevelt (1884-1962), était une femme politique, diplomate et militante féministe et anti-raciste états-

unienne. Elle fut l’épouse du 32e président des États-Unis, Franklin D. Roosevelt. 

Maurine H. Beasley, Henry R. Beasley, Holly C. Shulman (dir.), The Eleanor Roosevelt Encyclopedia, 

Bloomsbury Publishing USA, 2000. 

Betty Freidan, La femme 

mystifiée, traduit par Yvette 

Roudy, Paris, Denoël-Gonthier, 

1964.  



32 
 

d’hommes en 1972 d’Elizabeth Janeway123. L’historienne Siân Reynolds estime que les textes 

et traductions publiés dans la collection « Femme » de Denoël-Gonthier « constituent la 

préhistoire du MLF124 ». De plus, il faut souligner la contribution des féminismes étrangers — 

certainement étatsuniens — à l’émergence des mouvements féministes en France, où le texte a 

joué un rôle important. Au cours d’une période s’étendant de 1964 à 1970, onze traductions de 

genres variés paraissent aux cotés des textes français pour enrichir la collection chez Denoël-

Gonthier125. Parmi ces œuvres, l’essai Une chambre à soi126 (1965) de Virginia Woolf, 

l’ouvrage précurseur de l’anthropologue états-unienne Margaret Mead, L’un et l’autre sexe : le 

rôle d’homme et de femme dans la société127 (1966), auquel est attribué la première 

popularisation du concept de genre128.  

ii) Quand les éditions généralistes diffusent la pensée féministe : engagement ou 

opportunisme ? 

Les tendances générales de la production traductive entre 1945 et 1978 mettent en évidence 

« une période marquée par l’intensification du mondialisme et surtout l’affirmation de 

l’hégémonie américaine129 ». Gisèle Sapiro souligne ainsi la nature souvent inégale des 

échanges interculturels où la production des traductions peut servir d’indicateur130 de « la 

centralité » de certaines langues et de leurs cultures, qui relève de « facteurs politiques, 

économiques et culturels131 ». En effet, « les langues qui exportent le plus de livres vers 

 
123 Romancière, féministe pro-avortement et critique pour la célèbre magazine américaine Ms., Elizabeh Janeway 

fréquente Freidan ainsi que Gloria Steinhem et Kate Millett. Christopher Reed, “Obituary: Elizabeth Janeway”, 

The Guardian, 20/02/2005 [en ligne].  
124 Siân Reynolds in Maragret Attack et al., Making Waves… op. cit, p. 29. 
125 Il convient de noter que la collection « Femme » chez Denoël-Gonthier prend fin en 1984. En effet, selon 

Audrey Lasserre, en corrélation avec le Mouvement de libération des femmes qu’elles accompagnent, toutes les 

collections « périclitent […] au début des années 1980 ». Audrey Lasserre, Histoire d’une littérature en 

mouvement… op. cit., p. 270, 271. 
126 Virginia Woolf, Une chambre à soi, traduit de l’anglais, Clara Malraux en 1951, Denoël-Gonthier, 1965 [1929]. 
127Margaret Mead, L’un et l’autre sexe : le rôle d’homme et de femme dans la société, traduit de l’anglais (États-

Unis) Claudia Ancelot et Henriette Étienne, Denoël- Gonthier, 1966 [1949].  
128 Dans le cadre de cette étude scientifique, l’Étatsunienne Margaret Mead étudie la socialisation des hommes et 

des femmes au sein des sociétés tribales. Bien qu’elle ne remette pas en cause la hiérarchie et détaille même les 

avantages de la division des sexes, elle a permis de souligner le phénomène arbitraire et culturel de la création des 

rôles de genre, qui peuvent présenter des variations significatives, d’une société à l’autre. 

Peggy Reeves Sanday, “Margaret Mead’s View of Sex Roles in Her Own and Other Societies.”, American 

Anthropologist 82, no. 2, 1980, p. 340-348. 
129 Gisèle Sapiro in Bernard Banoun, Isabelle Poulin 

et Yves Chevrel (dir.), Histoire des traductions en langue française XXe siècle, 1914-2000, Verdier, 2019, p. 55. 
130 Idem  
131 Idem 



33 
 

d’autres langues sont également celles qui en importent le moins : 59% de l’ensemble des 

traductions publiées dans les années 1990 proviennent de l’anglais, selon l’Index 

Translationum de l’Unesco (IT), quand les traductions en anglais ne représentent qu’environ 

3% de la production de livres aux États-Unis et au Royaume Uni132 ». En outre, ce chiffre est 

d’autant plus élevé pendant la période de 1948 à 1976 où l’anglais représente 67% des 

traductions publiées en France133. Les autres langues les plus fréquemment traduites en France 

entre 1968 et 1976 sont l’allemand (9,2 %), l’italien (4,1%), le russe (4,0%) et l’espagnol 

(3,0%)134.  

En matière d’ouvrages féministes entre 1964 et 1981, nous avons recensé soixante-dix-

sept135 textes traduits de l’anglais et majoritairement de l’états-unien136. Si Denoël-Gonthier 

traduit de six langues (allemand, anglais, italien, norvégien, polonais, russe), trente-deux sur 

trente-neuf des traductions sont de l’étatsunien. 

Quant aux Éditions Des Femmes137, elles traduisent à partir d’un plus grand panel de 

langues (allemand, anglais, chinois, espagnol, italien, portugais, russe), avec dix-sept textes de 

l’anglais mais vingt-huit de l’italien sur soixante-deux traductions138. Cette observation permet 

de formuler l’hypothèse selon laquelle les éditeurs généralistes présentent une propension à 

publier des textes plus vulgarisés, souvent d’origine américaine139, très probablement dans une 

perspective capitaliste de reproduire ce qui est tendance. Gisèle Sapiro remarque qu’en général, 

« à l’opposé des éditeurs américains et anglais, les grands éditeurs littéraires français cherchent 

à publier le plus grand nombre possible de traductions d’un nombre de langues le plus 

diversifié140 ». Les traductions commencent à constituer un corpus à part dans les catalogues 

des éditeur.ric.e.s, leur valeur semble augmenter parallèlement avec la création de nombreux 

prix de traduction. À titre d’illustration, le jury Médicis décerne un prix à la meilleure œuvre 

 
132 Ibid, p. 56. 
133 Ibid., p. 63. 
134 Ibid., p. 83. 
135 Ce chiffre ne comprend pas les articles et les textes publiés dans des revues. 
136 Maisons d’édition concernées : Éditions Des Femmes, Denoël-Gonthier, Stock, Albin Michel, Le Seuil, 

Mercure de France, Horay, Robert Laffont, Tierce, Olympia, Éditions Sociales, Éditions Leipzig, Maspero, Payot, 

Le Centurion, La Pensée sauvage.  
137 Le cas des Éditions Des Femmes est analysé en plus de détail par la suite.  
138 Voir annexes  
139 Dans l’ensemble, nous remarquons une faible présence de textes britanniques dans le circuit d’ouvrages 

féministes de l’époque.  
140 Gisèle Sapiro, « Gérer la diversité : les obstacles à l’importation des littératures étrangères en France. », in 

Gisèle Sapiro (dir.), Traduire la littérature et les sciences humaines Conditions et obstacles, 2012, p. 199 -247. 



34 
 

traduite depuis 1970141. Les maisons d’édition lauréates de ce prix, parmi lesquelles on peut 

citer Grasset (1970), Flammarion (1971), Seuil (1972) Gallimard (1973, 1974, 1977, 1979, 

1981), Stock (1980), L’Age d’Homme (1978) et Albin Michel (1975, 1976), témoignent de 

l’importance croissante accordée à la traduction dans le paysage littéraire de l’époque142. Le 

prestige associé à l’obtention d’une telle distinction pourrait avoir constitué un facteur 

déterminant dans la décision des éditeur.rice.s de chercher à traduire des textes étrangers. C’est 

notamment le cas d’Albin Michel qui, après avoir été récompensé par le prix Médicis étranger 

en 1975, le décroche l’année suivante avec la traduction de Le 

Carnet d’or de la Britannique Doris Lessing143, considéré comme 

un texte féministe. Dans cette œuvre expérimentale, Lessing 

explore la fragmentation de la vie d’une femme au XXe siècle à 

travers l’écrivaine Anna Wulf qui tente de donner un sens à sa vie 

dans quatre carnets distincts, chacun doté d’une couleur 

symbolisant un aspect différent de son vécu. Le Cahier noir est 

l’endroit où elle explore son passé en Afrique du Sud et ses 

relations amoureuses alors que dans son Cahier rouge, Anna 

aborde son engagement politique, notamment son implication dans 

le parti communiste, ainsi que la désillusion qu’elle éprouve 

face aux idéologies politiques de son époque. Le Cahier jaune 

est consacré à son processus d’écriture créative, en particulier à 

un roman sur lequel elle travaille et où sa vie se mêle à la fiction. 

Et finalement, le Cahier bleu révèle la santé mentale de l’écrivaine et la crise qu’elle éprouve 

en son for intérieur en tant que femme de son époque. Le roman est salué par le milieu féministe 

français. Il est l’objet de commentaires dans de nombreuses revues féministes de l’époque, telle 

Histoires d’elles où une chroniqueuse affirme : « Je me souviens d’avoir éprouvé en terminant 

Le Carnet d’or de Doris Lessing, une grande tristesse.  Ainsi c’était consommé, je n’avais plus 

devant moi ce plaisir. Il me semblait alors que je ne re  trouverais jamais un livre qui me 

satisferait si pleinement144. »  

Il convient de mettre en exergue la difficulté majeure à laquelle nous sommes 

confrontée : elle réside dans la détermination de l’engagement politique et culturel des maisons 

 
141 Gisèle Sapiro, « Le marché de la traduction », in Histoire des traductions en langue française… op. cit., p. 82. 
142 « Le Prix Médicis de littérature étrangère », Prix Médicis site officiel, [en ligne].  
143 Doris Lessing, Le Carnet d’or, traduit par Marianne Véron, Paris, Albin Michel, 1976 [1962]. 
144 « L’écho lointain de l’orage, Éditions Albin Michel », Histoires d’Elles, n°20, 1980. p. 13. 

Doris Lessing, Le Carnet d’or, 

traduit par Marianne Véron, 

Paris, Albin Michel, 1976 [1962]. 



35 
 

d’édition généralistes en ce qui concerne la traduction et la publication d’œuvres féministes/ 

écrites par des femmes. Déterminer si ces maisons d’édition s’intéressaient avant tout à la 

rentabilité de leurs publications ou si elles portaient une réelle valeur à la promotion des 

ouvrages féministes, n’est pas une tâche légère. Chaque éditeur.rice a ses propres convictions, 

ce qui introduit la complexité de l’individualité et rend toute généralisation peu judicieuse. Il 

suffit de consulter les catalogues de publications pour repérer des textes et des idées quelquefois 

contradictoires. Par exemple, si Robert Laffont s’occupe de la publication de textes importants 

pour les mouvements féministes, telles des études pionnières de William Masters and Virginia 

Johnson Les réactions sexuelles145 (1968)146, et le Rapport Hite147 (1977) de Shere Hite, 

puis l’essai La femme eunuque148 de Germaine Greer (1972), la maison d’édition publie 

également deux textes qualifiables d’ouvertement antiféministes149. Le Prisonnier du sexe. 

Réponse aux femmes “libérées” de Norman Mailer paraît en 1971 : il s’agit d’un essai au vitriol 

dans lequel l’auteur s’attaque au Women’s Liberation Movement étatsunien, et notamment à la 

féministe Kate Millett. Le protagoniste est un homme d’âge moyen, récemment divorcé de sa 

quatrième épouse qui affirme que « les femmes sont des bêtes basses et désinvoltes » dont « la 

responsabilité première […] est probablement de rester sur terre suffisamment longtemps pour 

 
145 Human Sexual Response (1966), ouvrage de référence signé par les docteur.e.s étatsunien.enne.s William 

Masters et Virginia Johnson, révolutionne la compréhension de la sexualité humaine. L’ouvrage détaille les 

recherches approfondies menées par les auteur.e.s au cours de onze ans, concernant les aspects physiologiques et 

psychologiques du comportement sexuel. Ces recherches proviennent principalement de l’observation directe 

d’individus et de couples pendant l’activité sexuelle. Hans Lehfeldt, “Review of Human Sexual Response, by 

W. H. Masters & V. E. Johnson”, The Journal of Sex Research 2, no. 3, 1966. 
146 Dans le film documentaire Je ne suis pas féministe mais…, Christine Delphy révèle qu’elle et Anne Zelensky 

ont utilisé ce texte comme base théorique et pratique, afin de réaliser une intervention auprès d’un groupe de 

femmes parisien, abordant l’orgasme féminin.  

Florence Tissot, Sylvie Tissot, Je ne suis pas féministe mais… L’abécédaire de Christine Delphy, film, France, 

2015. 
147 Dans cet ouvrage rare pour l’époque sur le plaisir sexuel féminin, Shere Hite mène une enquête auprès de plus 

de 3 000 femmes à l’aide de questionnaires à questions ouvertes. À l’instar d’Anne Koedt en 1969, elle réitère le 

mythe de l’orgasme vaginal. Armelle Andro, Laurence Bachmann, Nathalie Bajos et Christelle Hamel, « Édito : 

La Sexualité Des Femmes : Le Plaisir Contraint. », Nouvelles Questions Féministes, vol. 29, no. 3, 2010, p. 8. 
148 Dans son analyse, Germaine Greer suggère que les femmes ont subi une castration symbolique imposée par un 

système de gouvernance capitaliste et phallocentrique. Cette castration s’exprime à la fois sur le plan sexuel, 

psychologique, intellectuel et social, et a pour objectif de conformer les femmes à cette structure de pouvoir. 
149 L’antiféminisme est un concept qui fait référence à l’ensemble des positions et des pratiques sociales, 

intellectuelles et culturelles visant à s’opposer aux mouvements féministes et à ses objectifs. Ses adeptes 

s’emploient principalement, dans une démarche de résistance et de contestation, à dénigrer l’avancement des 

femmes. Mélissa Blais et Francis Dupuis-Déri (dir.), Le mouvement masculiniste au Québec : l’antiféminisme 

démasqué, Montréal, Les éditions du remue-ménage, 2008. 



36 
 

trouver le meilleur partenaire possible et concevoir des enfants qui amélioreront l’espèce 

humaine150 ». Il conclut son manifeste avec une diatribe finale, frénétique et confuse :  

« Que la femme soit donc ce qu’elle veut et ce qu’elle peut. Qu’elle cohabite avec des éléphants 

s’il le faut, qu’elle baise avec des lévriers russes, qu’elle se mette au lit avec huit bites et un 

sifflet, mais oui, qu’on lui donne la liberté et qu’on la laisse la brûler, la détruire, la faire 

triompher ou s’effondrer. Qu’elle conçoive ses enfants et qu’elle les tue dans la matrice si elle 

croit qu’ils sont sans intérêt […] qu’elle laisse son mari l’envoyer travailler avec son panier 

repas et son cigare ; […] elle pourrait mourir de toutes les maladies masculines […] elle pourrait 

vivre avec des moi d’hommes dans leurs boites crâniennes […]151 » 

En 1975 paraît un deuxième texte qualifiable d’antiféministe chez Robert Laffont : La 

femme femme. Un pamphlet anti-M.L.F., contre le féminisme, pour la féminité. Cette fois-ci, il 

est signé par une femme. Arianna Stassinopoulus152 prend la plume pour dénoncer, à son tour, 

le mouvement féministe ambiant des États-Unis dans les années 

1970. Dans son ouvrage vitriolique et alarmiste elle déclare :  

« Ce livre a une caractéristique commune avec le M.L.F., 

c’est qu’il n’aboutit à aucun plan ni à aucun projet. Dans le 

cas du M.L.F., cela est dû au fait que ses militantes ont une 

pensée entièrement destructrice et vide – sans doute parce 

que [sic] après avoir détruit toutes les institutions et tous les 

rapports humains, elles ont l’intention d’allumer un feu de 

joie sur les décombres de notre société […] On se demande 

quel Phénix mutilé et en pleine mutation pourra bien surgir 

des landaus calcinés, des cuisinières détruites et des 

machines à laver écrasées autour desquelles les 

femmes libérées danseraient leur ronde sauvage.153 » 

 
150 Norman Mailer (1971) in Annette Barnes “Norman Mailer: A Prisoner of sex”, The Massachusetts Review 13, 

no. 1, 1972, p. 269–74, p. 269. 
151 Norman Mailer, Prisonnier de sexe, traduit de l’anglais (États-Unis) par Jean Rosenthal, Paris, Robert Laffont, 

1971 [1971], p. 235. 
152 Par la suite, elle adopte le patronyme de son époux et devient ainsi Arianna Huffington. Ensemble, ils cofondent 

l’entreprise de presse américaine « The Huffington Post », qui s’est imposée comme un acteur majeur dans le 

domaine de l’information politique en ligne. 
153 Arianna Stassinopoulos, La femme femme. Un pamphlet anti-M.L.F., contre le féminisme, pour la féminité., 

traduit par Élisabeth Chayet, Robert Laffont, 1975 [1973], p. 225. 

Arianna Stassinopoulus, La femme 

femme. Un pamphlet anti-M.L.F., contre 

le féminisme, pour la féminité, trad. 

Élisabeth Chayet, Robert Laffont, 1975 

 



37 
 

Elle traite le Women’s Liberation de « mouvement impopulaire154» dont les objectifs sont « à 

la fois superficiels et sensationnels155 ». En recyclant le poncif antiféministe de l’hystérie, elle 

s’efforce d’ailleurs de promouvoir « le rôle historique et primaire de la femme156 », le rôle de 

mère : « le M.L.F. ne cherche pas à émanciper la femme, mais à détruire la société. La main 

qui refuse de bercer l’enfant n’en est que plus avide de faire basculer le monde157 ». Notons la 

façon dont « Women’s Liberation Movement » est traduit par « M.L.F. » dans cet ouvrage, ce 

qui illustre l’amalgame opéré par la traductrice Élisabeth Chayet entre deux réalités socio-

historiques certes complémentaires, mais distinctes.  

En 1975, le Women’s Liberation Movement battait son plein, mais la réputation des 

États-uniennes dans l’imaginaire populaire français est terni par des représentations 

sensationnalistes dans les médias. La chercheuse Judith 

Ezekiel constate qu’historiquement en France, 

l’antiféminisme et l’antiaméricanisme ont souvent fait un 

« couple redoutable158 ». L’amalgame des deux 

mouvements par une traduction malavisée dans cet ouvrage 

aurait pu servir les discours antiféministes. 

La préface de l’œuvre est signée par Joëlle de 

Gravelaine, directrice de la collection « Réponses ». Selon 

elle : « Certains seront peut-être surpris de trouver ici, dans 

cette collection, l’ouvrage d’Arianna Stassinopoulos […] 

un pamphlet non dénué de vigueur dirigée contre les 

grandes prêtresses du M.L.F. et notamment contre 

Germaine Greer, auteur de La femme eunuque, également 

accueilli il y a quelques années dans “Réponses”159 ». Ce 

qui semble être une introduction nuancée et objective apportant une réflexion sur le « problème 

de la femme […] ni simple ni si schématique160 », se transforme rapidement en un éloge du 

texte de Stassinopoulos au détriment de celui de Greer qui, elle tient à le souligner, « a déjà 

 
154 Ibid., p. 231 
155 Ibid., p. 227. 
156 Ibid., p. 229. 
157 Ibid., p. 231. 
158 Judith Ezekiel, « Anti-Féminisme et Anti-Américanisme : Un Mariage Politiquement Réussi. », Nouvelles 

Questions Féministes 17, no. 1, 1996, p. 60. 
159 Joëlle de Gravelaine in Stassinopoulos, La femme femme… op. cit., p. 15. 
160 Idem 

La quatrième de couverture de La 

femme eunuque, Robert Laffont, 

trad. Laure Casseau, 1972.  



38 
 

connu l’échec d’un mariage éclair, des expériences brèves et malheureuses qui lui font dire 

alternativement qu’elle a trahi le camp des femmes ou que décidément les hommes ne valent 

pas tripette161 ».  

Bien qu’il convienne de se méfier d’attribuer des intentions à tout.e éditeur.rice/ 

traducteur.rice sans la présence d’indices biographiques concrets, les préfaces –– documents 

paratextuels non sans importance –– nous apportent une idée de la ligne éditoriale subjective, 

comme dans le cas de la collection « Réponses » chez Robert Laffont. Il est très possible que 

Joëlle de Gravelaine ait simplement cherché à introduire un élément d’équilibre attendu dans 

une collection nommée « Réponses ».  

Néanmoins, il faut souligner qu’aucune des autres traductions soutenant les féminismes 

n’est préfacée par la directrice de la collection, La femme eunuque de Greer, par exemple. En 

effet, le résumé paru au dos du livre prive le texte de Greer de sa nature féministe : « Ouvrage 

féministe ? Certes non : il ne s’agit pas de transformer la femme en suffragette virilisée. » Le 

traitement ambigu des textes féministes étrangers dans la collection de Joëlle de Gravelaine 

révèle l’absence d’un projet féministe clair chez Robert Laffont. De façon plus frontale, les 

directrices de la collection « Voix de femmes » chez Stock (1977) fustigent les conditions 

« draconiennes162 ». Dans le même esprit, Luce Irigaray, publiant aux éditions de Minuit, 

s’interroge : « nos choix auront toujours à être ratifiés par une maison d’édition : selon ses 

programmes, sa “tradition”, les capitaux dont elle dispose, et les investissements qu’elle décide 

ou refuse de faire. Dès lors, une collection de femmes est-elle une utopie ?163 » 

 A contrario, un éditeur affichant une position diamétralement opposée serait Maurice 

Girodias, éditeur anglo-français, connu pour sa prise de risques vis-à-vis des parutions de la 

maison d’édition Olympia. Il est notamment le premier à publier Lolita de Vladimir Nabakov 

en 1955, Emmanuelle (1957) d’Arsan et SCUM (1971) de Valarie Solanas entre autres. Il 

« mena un combat incessant contre la censure en France et aux États-Unis164 ». Avec son frère, 

le traducteur Éric Kahane, il entreprit la diffusion de Lolita, que ce dernier traduit en français. 

Cependant, un texte qui présenterait plus d’intérêt pour la présente étude serait SCUM165. Aussi 

sulfureux que son autrice, le texte atteint la notoriété en 1968 quand Valerie Solanas, féministe 

radicale, tente d’assassiner l’artiste pop Andy Warhol à New York, cela en raison d’une querelle 

 
161 Ibid., p. 16. 
162 Bibia Pavard, Les Éditions Des Femmes… op. cit., p. 175. 
163 Luce Irigaray in Ibid. 
164« Maurice Girodias », IMEC, [en ligne].  
165 Parfois écrit S.C.U.M. 



39 
 

entre Solanas et ce dernier, qui a délibérément détruit le seul exemplaire d’une pièce de théâtre 

écrite par Solanas166. Le pamphlet radical, à prendre au pied de la lettre ou de façon 

métaphorique, suggère que la cause primordiale des maux sociaux réside dans la présence des 

hommes ; leur élimination s’avère nécessaire pour permettre la libération des femmes. Le style 

de Solanas est violent et sans complexe. Selon elle, 

« l’homme est une femme manquée, une fausse couche 

ambulante167 ». « L’utilisation du terme scum168 par 

Solanas était basée sur une appropriation subversive dans 

la mesure où scum signifie le statut dégradé des femmes 

dans un système de valeurs sociales défini par les hommes. 

Solanas avait l’intention d’inverser cette signification de 

manière ludique, de sorte que SCUM signifierait « génie 

féminin ... les femmes qui sont les meilleures169 ». Dans sa 

première édition française, la militante du MLF, 

Emmanuèle de Lesseps présente le texte : « SCUM, 

c’est l’énorme crachat que Valerie Solanas renvoie aux 

hommes. Sa violence est une réponse à la violence. 

Avant que Kate Millett ne théorise La politique sexuelle 

du mâle, Valerie Solanas l’a dénoncée au niveau viscéral, et à la différence de Betty Friedman 

[sic] elle ne s’en prend pas aux institutions mais aux hommes qui les incarnent, tous les 

hommes, avec férocité170 ».  L’œuvre est auto-publiée au départ en 1967 par l’écrivaine sous la 

forme d’un grand journal plié en quatre qu’elle colporte dans la rue pour 1 dollar.  Maurice 

Girodias se charge de sa publication aux États-Unis en 1968, puis sa traduction et en France en 

1971171.  

 
166 Dana Heller, “Shooting Solanas: Radical Feminist History and the Technology of Failure.”, Feminist 

Studies 27, no. 1, 2001, p. 167. 
167 Valerie Solanas, SCUM Manifesto, traduit de l’anglais (États-Unis) Emmanuèle de Lesseps, 1001 nuits, 2021 

[1967], p. 10. 
168 En français, le terme peut être traduit par « écume », « ordure » ou « pourriture. »  
169 Ma traduction. Valerie Solanas in Dana Heller, “Shooting Solanas: Radical Feminist…” op. cit., p. 168. 
170 Présentation du livre, Valerie Solanas, SCUM, traduit de l’américain par Emmanuelle de Lesseps, présentation 

de Christiane Rochefort, Olympia, 1971. 
171 Le texte de Solanas connaît plusieurs rééditions en France au fil des ans (en 1987, 1998 (préface Michel 

Houellebecq), 2005 et 2021 (postface Lauren Bastide)). Le texte inspire également, comme déjà évoqué, sa 

traduction et mise en scène par Delphine Seyrig et Carole Roussopoulous en 1976 

Valerie Solanas, SCUM, trad. 

Emmanuèle de Lesseps, Paris, Olympia, 

1971, [1967]. 



40 
 

En 1970, Emmanuèle de Lesseps est âgée de vingt-quatre ans. Elle interrompt une 

maîtrise de sociologie — une critique féministe des rôles féminin et masculin proposés dans 

les livres de lecture pour enfants — puis, à la faveur d’une enquête qu’elle a menée, elle passe 

son temps sur un nouveau thème : la situation économique des femmes divorcées. En même 

temps, elle commence à traduire pour des éditeurs divers, ainsi que des revues de science-

fiction, autant par goût que par nécessité alimentaire172. Elle est déjà inextricablement liée à 

l’histoire/aux histoires du Mouvement de libération des femmes, dès ses origines : elle est 

présente à la manifestation à l’Arc de Triomphe et engagée dans le collectif de rédaction de la 

revue féministe Questions Féministes pour ne citer que quelques-uns de ses mérites. Elle 

collabore avec Éric Kahane sur la traduction d’un ouvrage, puis, « sachant que j’étais militante 

féministe, il [Kahane] m’a ensuite parlé de SCUM parmi les livres, si possible choquants, que 

son frère projetait de publier en français […] Ayant publié en anglais des livres refusés par les 

éditeurs américains ou interdits […] Girodias aimait attirer les foudres de la censure bien plus 

qu’il ne cherchait le succès commercial173 ». 

 

Si la traduction joue un rôle décisif dans la légitimation de certains genres de textes, il devient 

essentiel de s’interroger non seulement sur les critères idéologiques qui président à ces choix, 

mais aussi sur les logiques éditoriales, économiques et culturelles qui en conditionnent la 

production et le financement. Contrairement aux maisons d’édition mentionnées 

précédemment, Olympia, fondée par Maurice Girodias, se distingue par une orientation 

politique et culturelle affirmée, caractérisée par un goût pour la « provocation » ainsi qu’une 

sensibilité féministe. Bien que l’éditeur.rice engagé.e aspire légitimement à atteindre au moins 

l’équilibre financier, cette approche tranche avec les logiques dominantes, principalement 

axées sur la rentabilité. Dans cette perspective, on peut alors se demander si une maison comme 

les Éditions Des Femmes, qui revendique un projet féministe, conçoit l’acte éditorial dans une 

logique similaire, ou si elle développe un modèle distinct, fondé sur d’autres priorités politiques 

et culturelles. 

 

 

 
172 Entretien avec Emmanuèle de Lesseps, Paris, 05/10/23. 
173 Entretien entre Emmanuèle de Lesseps et la journaliste Zineb Dryef en 2020. Document partagé par  la 

première.  



41 
 

II.  Les Éditions Des Femmes  

 

i. Naissance d’une maison d’édition féministe 

Le « bouillonnement intellectuel174 » dans le sillage des évènements de Mai-68 a favorisé un 

essor éditorial à gauche entre 1973 et 1981. Cette dynamique a été motivée par la nécessité de 

satisfaire l’appétit de toute une génération de militant.e.s. Jean-Marie Bouvaist et Jean Guy 

Boin désignent ce phénomène de « printemps des éditeurs175 ». Le terme « militer » lui-même 

est indicatif de l’effervescence politique de l’époque. Attesté pour la première fois en 1962, il 

remonte au latin signifiant « être soldat, faire son service militaire176 ». Cette définition trouve 

son illustration dans l’exemple des Éditions Des Femmes, pour qui les livres s’apparentent à 

des « objets de lutte177 » à part entière.  

 

En octobre 1973, un tract intitulé 

« Editer…Lire…Ecrire…Dessiner…Traduire…Photographier…Penser…Faire… » est publié 

dans le no 5 du Torchon brûle, le premier journal du MLF. Ceci est un appel à « éditer 

nous- mêmes les textes que nous écrivons », à plus grande échelle que le Torchon brûle car à 

l’époque le constat demeure : 

« les idées que les femmes ont, les textes qu’elles écrivent quand elles se révoltent, quand elles 

luttent, quand elles se mettent en mouvement, ces idées, les éditeurs capitalistes, paternalistes, 

opportunistes, les exploitent, les contrôlent, les censurent, les légitiment. En ayant encore l’air 

de nous flatter ou de nous faire des cadeaux (… “je ferai de vous un écrivain”…), ils 

s’enrichissent sur nos corps et nos textes178. » 

Cette mission sera portée par la maison d’édition Des Femmes, une S.A.R.L créée en 

1972, située au 2 rue de la Roquette, Paris179. Le 17 avril 1974, une conférence de presse est 

organisée par la maison d’édition à l’occasion de la parution des trois premiers livres. La ligne 

éditoriale est annoncée comme étant, de façon contre-intuitive, non féministe car la branche 

Psychanalyse et Politique et ses adeptes se montrent réfractaires à l’appellation associée au 

 
174 Jean-Marie Bouvaist et Jean-Guy Boin (1989) in Bibia Pavard, Les Éditions Des Femmes… op. cit., p. 63. 
175 Idem  
176 « Militer », Dictionnaire historique de la langue française, Paris, Le Robert, 2010, p. 2109.  
177 Bibia Pavard, Les Éditions Des Femmes… op. cit., p. 97.  
178 Groupe Psychanalyse et Politique du MLF, « Maison d’édition  « des femmes » », Le Torchon brûle, n°5, 1973. 

p. 23. 
179 Les Éditions Des Femmes existent encore aujourd’hui et sont établies au 33-35, rue Jacob, à Paris. 



42 
 

« style spectaculaire qui a permis au MLF de faire parler de lui. Elles [Psychanalyse et 

Politique] critiquent le réformisme de ces actions, la mise en avant des vedettes, le plaisir que 

prennent les féministes à ces mises en scène […] À l’activisme effréné, elles préfèrent la 

réflexion, le travail théorique180. » Elles vont même jusqu’à dire lors de la conférence : « Nous 

savons déjà que les féministes préfèrent se faire publier par les éditeurs paternalistes181. » Cela 

dit, elles affirment qu’« au point de vue idéologique, la maison d’édition est ouverte à toutes 

les démarches de lutte que font les femmes, luttes individuelles ou collectives, et dans quelque 

champ que ce soit182. » De façon anachronique, il est soutenu dans cette étude que la tendance 

Psych et Po s’inscrit dans une certaine forme de féminisme à une époque où nous 

reconnaissions la pluralité des manières d’être et d’agir en tant que féministe. Bibia Pavard 

remarque que « la forme juridique même de la S.A.R.L. reflète l’idéologie véhiculée par le 

Mouvement des femmes, le refus de la hiérarchie et le travail collectif183. » Par ailleurs, 

l’entreprise est composée de 21 sociétaires, exclusivement femmes et « il n’y a pas de comité 

de lecture […] car les manuscrits sont lus par toutes celles qui en ont envie184 ». Sauf pour deux 

d’entre eux, l’ensemble des ouvrages publiés entre 1973 et 1981 ont été traduits par des 

femmes. De surcroît, cette politique de non-mixité est renforcée par la stipulation suivante : 

« qu’en cas de mariage d’une des signataires, entraînant la mise en commun de parts lui 

appartenant, le mari ne deviendra pas associé185 ». 

Le parcours des femmes impliquées dans les Éditions Des Femmes met également en 

lumière l’importance du voyage dans leur cheminement vers les féminismes, à l’instar de 

l’expérience vécue par de nombreuses autres femmes, de mouvances différentes, et révèle le 

lien qui les unit. Il convient, à ce stade, d’ouvrir une parenthèse pour examiner plus 

attentivement le rôle du voyage. 

a) Le temps du voyage : au cœur des échanges féministes  

À la fin des années 1960, dans un contexte post Mai-68, un vent d’internationalisme souffle 

sur les luttes sociales et révolutionnaires, transformant profondément les mouvements militants 

en France. L’influence du maoïsme en Chine, du marxisme incarné par Che Guevara en 

 
180 Françoise Picq, Libération des femmes, Les Années-mouvement, Le Seuil, 1993, p. 125. 
181 Conférence de presse à Lutetia, Bibia Pavard, Les Éditions Des Femmes… op. cit., p. 81. 
182 Conférence de presse annonçant la sortie des trois premiers livres, 17 avril 1974, reproduction in Ibid. p. 203. 
183 Bibia Pavard, Les Éditions Des Femmes… op. cit., p. 67. 
184 Ibid., p. 204. 
185 Ibid., p. 68. 



43 
 

Amérique latine, ainsi que des luttes antiracistes, pacifistes et féministes aux États-Unis, 

redessine les cadres de l’engagement politique et culturel. Dans son ouvrage intitulé Les 

Années Mao en France. Avant, pendant et après Mai 68, François Hourmant aborde ce nouvel 

engouement, voire « fétichisation186 » pour la Révolution culturelle en Chine. Il souligne 

l’arrivée d’une traduction française du Petit Livre rouge de Mao, « son apparence — son petit 

format et sa couleur attrayante le placent au rang des objets iconiques — facilita la diffusion 

de la propagande communiste à travers les 740 millions d’exemplaires vendus entre 1966 

et 1968187 ». À l’aube des années 1970, un sentiment de rapprochement global émerge, 

stimulant les échanges culturels, intellectuels et politiques — et donnant un nouvel élan aux 

mouvements féministes.  

Dans ce contexte d’ouverture et de circulation des idées, la seconde moitié du XXe 

siècle est marquée par l’essor des féminismes organisés à une échelle internationale, à travers 

une multiplicité d’actions et de mobilisations. En effet, les féminismes français de la deuxième 

vague s’inscrivent dans une dynamique de circulation transnationale des idées, caractérisée par 

un intérêt croissant et une solidarité plus affirmée à l’égard des luttes des femmes à travers le 

monde. L’Hymne du MLF déclare avec ferveur, mais à tort : « Nous qui sommes sans passé, 

les femmes188 ».  

Cependant, il est crucial de souligner que la première vague féministe, bien qu’elle ait 

été marquée par des revendications locales, a exprimé à leur tour un besoin fondamental d’aller 

au-delà des frontières nationales pour fédérer les femmes. À titre d’exemple, Le Conseil 

International des Femmes (CIF) est fondé en 1888 à Washington, grâce à l’initiative des 

féministes étatsuniennes qui commémorent la Convention de Seneca Falls de 1848. À la 

première réunion, elles sont rejointes par quarante-neuf femmes d’Angleterre, de France, de 

Norvège, de Finlande, d’Inde et du Canada189.  

À la fois physique et idéologique, le voyage à l’étranger au niveau individuel, devient 

une source d’inspiration. À une échelle plus large, les modèles venus de l’étranger exercent 

une influence déterminante sur le développement des féminismes en France, comme en 

 
186 Maxime Launay, « Compte rendu de Les Années Mao en France. Avant, pendant et après Mai 68, de François 

Hourmant », Questions de communication, no. 29, 2016, p. 347–351. 
187Idem  
188 Collectif, Hymne du MLF, Paris, 1971. 
189 Catherine Jacques, « Conseil International des femmes » in Christine Bard (dir.), Sylvie Chaperon (collab.), 

Dictionnaire des féministes…. op. cit, p. 342. 



44 
 

témoigne l’adoption du modèle du Planning Familial, inspiré par celui des États-Unis, de la 

Grande-Bretagne et des Pays-Bas190. Franchir de nouvelles frontières, qu’elles soient 

géographiques ou conceptuelles, était également source d’inspiration pour de nombreuses 

jeunes femmes, tant sur le plan personnel que politique. Ces séjours permettaient la découverte 

de textes féministes étrangers, ensuite rapportés, traduits et diffusés en France, contribuant ainsi 

à l’enrichissement des réflexions féministes et aux diversifications des modes d’action. Dans 

son livre À tire d’elles. Itinéraires des féministes radicales des années 1970, la sociologue 

féministe Françoise Flamant met en lumière le rôle déterminant du voyage dans les parcours 

des féministes lesbiennes radicales de la deuxième vague. Elle écrit : 

« Le mouvement des femmes s’inscrivait bien au-delà des frontières nationales, dans des 

groupes constitués mais aussi dans les consciences individuelles ; il générait des échanges, des 

voyages, des découvertes. Tout à coup, les femmes ne se contentaient plus “d’habiter leur 

intérieur” et s’ouvraient librement aux grands espaces que les mœurs patriarcales leur avaient 

partout et depuis toujours refusés191. » 

L’étude des biographies des féministes de cette période révèle que le voyage a souvent 

constitué un rite de passage dans l’éveil à une conscience féministe et engagée. Le mot 

« mouvement » dans l’expression « mouvement des femmes » peut renvoyer à la nécessité de 

faire circuler et migrer les pensées d’une région du monde à une autre, afin d’atteindre les 

femmes. Ce processus s’opère notamment par le voyage, suivi de la traduction et de 

l’appropriation et/ou l’adaptation des idées découvertes. 

En 1962, Christine Delphy (1941- ), future théoricienne du courant féministe 

matérialiste, part poursuivre ses études aux États-Unis à l’Université de Chicago, peu après 

avoir obtenu son diplôme de sociologie en France. Elle rejoint ensuite Berkeley en tant que 

teaching assistant, où elle « dévore la littérature sociologique192 ». En 1964, grâce à une bourse 

de la fondation Eleanor Roosevelt pour les droits humains, elle commence à travailler à 

Washington pour la National Urban League, une organisation historique de défense des droits 

civiques des Afro-Américain.e.s193. Son séjour s’inscrit dans un contexte sociohistorique de 

forte contestation qui agite alors les États-Unis : la montée du mouvement des droits civiques, 

qui mène à l’adoption du Civil Rights Act en 1964, et l’émergence du Women’s Liberation 

 
190 Ibid., p. 13. 
191 Idem  
192 Sylvie Chaperon « Christine Delphy » in Christine Bard (dir.), Sylvie Chaperon (collab.), Dictionnaire des 

féministes. France XVIIe-XXIe siècle… op. cit., p. 398. 
193 Idem  



45 
 

Movement, soit le mouvement féministe étatsunien. C’est dans ce cadre qu’elle rencontre 

Emmanuèle de Lesseps (1946- )194, alors en voyage aussi en 1965. Leur amitié, née sous le 

signe de la lutte féministe, perdure encore aujourd’hui195.  

La philosophe et théoricienne des féminismes intersectionnels et décoloniaux, María 

Lugones, décrit le world traveling comme « le plaisir et la douleur d’entrer dans le monde 

d’un.e autre, d’apprendre “ce que c’est que d’être elles.eux et ce que c’est que d’être 

nous- mêmes à leurs yeux”196 ». En 1964, la militante féministe et lesbienne, Évelyne 

Rochedereux (1940- ), quitte la France pour les États-Unis. Initialement partie pour parfaire 

son anglais, elle raconte que ce séjour était « comme une nouvelle naissance. J’apprenais à 

parler de “Libération des femmes” en anglais. Je buvais le lait de cette libération en 

anglais…197 ». Pour autant, le premier point de contact de Rochedereux avec cette nouvelle 

terre n’a pas été sans heurts : « Lors de mon premier séjour aux États-Unis en 1964-1966, 

j’avais eu des difficultés à m’intégrer, à comprendre et accepter la culture américaine. Je restais 

sur la défensive, comparant sans cesse ce pays à la France, avec un œil critique et chauvin198. » 

Françoise Collin (1928-2012) rapporte quant à elle : « Je ne peux oublier non plus que 

c’est un voyage aux États-Unis où le mouvement féministe, doublant le mouvement hippie, 

imprégnait déjà la vie sociale et culturelle, qui m’a décidée à fonder Les Cahiers du Grif.199 » 

Sherry Simon souligne que « voyager, c’est être à l’écoute », et « parfois la surprise de l’écoute 

n’est pas un effet d’étrangeté mais tout le contraire, un sentiment inexpliqué de familiarité200 ».  

Cette familiarité se manifeste par la reconnaissance des conditions des femmes similaires des 

deux côtés de l’Atlantique, mais aussi, parfois, dans l’étrangeté dialectique des luttes 

féministes, qui se sont développées et organisées de manière sensiblement différente.  

Lors de son séjour en 1970, Françoise Collin rencontre notamment la féministe Kate 

Millett et s’immerge dans l’univers des groupes de conscience, des collectifs de lesbiennes 

 
194 Entretien avec Emmanuèle de Lesseps 23/10/2023.  
195 Christine Delphy rentre en France en 1968. Sylvie Chaperon in Christine Bard (dir.), Sylvie Chaperon (collab.), 

Dictionnaire des féministes… op. cit., p. 398. 
196 Ma traduction. María Lugones (1990) in Kathy Davis, The Making of Our Bodies, Ourselves: How feminism 

travels across borders. Duke University Press, 2020, p. 212. 
197 Évelyne Rochedereux in Françoise Flamant, À tire d’elles. Itinéraires des féministes radicales des années 1970, 

Presses Universitaires Rennes, 2006, p. 54. 
198 Ibid., p. 51. 
199 Françoise Collin, « Repenser le politique : l’apport du féminisme américain », Féminismes II, Éditions de la 

Bibliothèque publique d’information, 2006. 
200 Sherry Simon, À l’écoute des lieux. Géographies de la traduction, Montréal, Les Presses de l’Université de 

Montréal, 2021, p. 9, 10. 



46 
 

ainsi que des cercles de femmes vivant en marge de la société201. Elle constate à propos du 

premier numéro des Cahiers du Grif, la première revue féministe francophone202, que « dans 

la bibliographie encore restreinte, figurent des noms comme ceux de Shulamith Firestone, La 

Dialectique du sexe, Kate Millett, La Politique du mâle, Germaine Greer, La Femme eunuque, 

etc. […]203 » : les travaux de théoriciennes féministes anglophones. Les images, les idées et les 

souvenirs rapportés de ces voyages ont été accompagnés de livres et de textes, traduits et 

diffusés par la suite, parfois de manière informelle à l’oral, entre ami.e.s, ou bien de façon plus 

formelle dans des tracts, des revues ou sous forme d’ouvrages. L’exemple de Our Bodies, 

Ourselves (1970), le célèbre livre de self-help féministe américain204, est décrit par la 

sociologue Kathy Davis comme un texte qui, souvent, « s’échappe dans un sac à dos de 

quelqu’un » pour atterrir « dans des lieux insolites : un petit village du Mexique ou dans une 

clinique du Sénégal rural205 ». 

Bien que l’« aller-retour206 » fréquent des féminismes entre la France et les États-Unis 

soit indéniable pendant cette époque, le monde anglophone est loin d’être la seule terre 

d’exploration et d’inspiration féministe. Emmanuèle de Lesseps souligne le rôle formateur de 

ses voyages, en particulier celui qu’elle effectue au Japon en 1972, où elle passe six mois 

immergée dans un petit groupe féministe et écologiste207. L’un de ses articles est même traduit 

en japonais et diffusé, témoignant de cette période d’échange entre femmes où la traduction est 

vecteur de dialogue.  

L’internationalisme de cette période ne se limite pas aux écrits : il s’exprime aussi à 

travers le cinéma féministe et militant. Le film Sois belle et tais-toi (1981) de Delphine Seyrig 

illustre parfaitement cet échange entre les féministes françaises et étrangères. En donnant la 

parole à vingt-trois actrices dont Shirley MacLaine, Jane Fonda et Maria Schneider sur leurs 

 
201 Delphine Naudier, « Françoise Collin » in Christine Bard (dir.), Sylvie Chaperon (collab.), Dictionnaire des 

féministes. France XVIIe-XXIe siècle… op. cit., p. 319. 
202 En octobre 1973, Françoise Collin cofonde, avec Jacqueline Aubenas, la revue qui sera publiée dans un premier 

temps jusqu’en 1978 en Belgique, mais sera également largement diffusée France. Les éditions féministes, Tierce 

publient la revue à Paris à partir de 1984 et jusqu’en 1997. Idem  
203 Idem  
204 L’histoire de cet ouvrage et de sa traduction française sont traitées dans le chapitre intitulé « La sororité : un 

projet politique ? ». 
205 Ma traduction. Kathy Davis, The Making of Our Bodies, Ourselves: How feminism travels across borders, 

Duke University Press, 2020, p. 53.  
206 Françoise Collin, « Repenser le politique : l’apport du féminisme américain » … op. cit. 
207 Avec un compagnon anglais et journaliste de l’époque qui y avait une mission. Entretien avec Emmanuèle de 

Lesseps 23/10/2023.  



47 
 

conditions de travail en France, aux États-Unis et au Canada, Delphine Seyrig joue le rôle de 

« passeuse208 » culturelle, traduisant parfois simultanément les témoignages des comédiennes 

états-uniennes. Les révélations sur les conditions de travail des actrices, similaires à celles de 

leurs homologues françaises, traversent l’Atlantique, sont traduites et montées, donnant 

naissance à un film documentaire féministe qui illustre la solidarité des femmes au-delà des 

frontières.  

Cette dynamique trouve une résonance particulière dans l’histoire des Éditions Des 

Femmes, dont l’engagement s’est nourri de ces circulations transnationales et a contribué à 

ancrer l’internationalisme au cœur de leur projet éditorial.  

ii. Traduire et publier la lutte des femmes du monde 

Éditer peut-être synonyme de militer, et il convient de remarquer, que l’engagement des 

Éditions Des Femmes est frontalement revendiqué à la différence des maisons d’éditions 

généralistes abordées précédemment. Cependant, la traduction s’inscrit également dans le 

champ des pratiques militantes de l’édition. Cela est notamment explicite dans le cas des 

Éditions Des Femmes où parmi les trois premières publications, figure un ouvrage français209 

puis deux traductions210. La place des féminismes étrangers dans la politique éditoriale Des 

Femmes est clairement établie dès le départ à travers la volonté de traduire. La première 

traduction constitue L’âge de femme (1975) de la féministe et psychanalyste anglaise Juliet 

Mitchell211. Antoinette Fouque considérait ce texte comme d’une grande pertinence. Elle avait 

rencontré Mitchell à Londres : « J’ai expliqué la nécessité de psychanalyse et politique à Juliet 

Mitchell, qui est venue après pour qu’on discute ensemble à Paris, […] elle a fait une analyse, 

[…] est devenue analyste et […] a écrit Psychanalyse et Féminisme. […]212 » qui est traduit et 

publié également chez les Éditions Des Femmes en 1975213. La deuxième traduction à 

 
208 Selon Larousse, un.e passeur.euse au sens figuré et littéraire, est « [une] personne qui fait connaître et propage 

une œuvre, une doctrine, un savoir, servant ainsi d’intermédiaire entre deux cultures, deux époques. »  

« Passeur, passeuse », Larousse, [en ligne].  
209 Igrecque, Ô Maman, baise-moi encore, Éditions Des Femmes, 1974. 
210 Bibia Pavard, Les Éditions Des Femmes… op. cit., p. 77. 
211 Juliet Mitchel, L’âge de femme, traduit de l’anglais (États-Unis)?, Éditions Des Femmes, 1974, [1971]. 

Dans cet ouvrage, Mitchell explore comment les rôles des femmes ont été façonnés par les structures sociétales 

historiques, offrant ainsi une perspective critique sur les dynamiques de genre et de pouvoir au sein de la société. 

Elle s’appuie sur des théories marxistes ainsi que psychanalytiques dans sa démonstration.  
212 Antoinette Fouque (2003) in Bibia Pavard, Bibia Pavard, Les Éditions Des Femmes… op. cit., p. 80-81. 
213 Juliet Mitchell, Féminisme et Psychanalyse, traduit de l’anglais (États-Unis) Françoise Ducrocq, Françoise 

Basch, Catherine Lawton, Éditions Des Femmes, 1975 [1975]. 



48 
 

inaugurer le catalogue est la réédition d’Une Femme214, l’autobiographie romancée signée par 

l’Italienne Sibilla Alleramo en 1906215. Bibia Pavard écrit que « ce livre est le témoin des liens 

qu’Antoinette Fouque entretient avec l’Italie, sa volonté de ne pas “perdre le sud”, des liens 

qui seront présents tout au long de la vie de la maison d’édition216. » En effet, la mère de Fouque 

est d’origine calabraise, tandis que son père a des liens avec la Corse217. La co-fondatrice de la 

maison d’édition remarque que : « Tout de suite c’était universel et mondial […] Je faisais le 

tour du monde pour trouver des écrivains218. » Au cours des deux premières années d’activité, 

les traductions ont représenté un peu moins de la moitié des livres publiés par les Éditions Des 

Femmes219.  

Le succès est fulgurant : en 1974, les Éditions Des 

Femmes publient quatorze titres, dix-sept en 1975, puis 

quarante et un en 1976, le nombre d’exemplaires tirés de 

chaque livre se situe en général entre 5 000 et 20 000 

exemplaires220. Mais un ouvrage en particulier aide à lancer la 

maison d’édition d’un point de vue commercial et ainsi 

politique, et cela grâce à la relation spéciale entretenue avec 

l’Italie. Tiré à 300 000 exemplaires221, Du côté des petites 

filles222 (1974) est la traduction du bestseller de l’Italienne 

Elena Gianini Belotti. Cette dernière, directrice du centre 

Montessori de Rome, s’appuie sur son métier pour mener une 

étude à propos de l’éducation et de la socialisation des enfants 

de la période prénatale jusqu’au lycée. Elle démontre la 

disparité des parcours éducatifs entre les deux sexes, 

soulignant les stéréotypes de genre dans l’éducation. Ces 

 
214 Una donna est un texte marqueur de la littérature italienne, il est même appelé la « Bibbia del feminismo », 

dans lequel Alleramo détaille la tentative de suicide de sa mère, le viol, un mariage abusif et non désiré, l’infidélité, 

sa fausse couche, la violence sexiste et sexuelle, l’étouffement des efforts intellectuels d’une femme, l’abandon 

de l’enfant et de la famille parmi d’autres. Paola De Santo, “‘Un Uso Non Raro’: Rape, Rhetoric and Silence in 

Sibilla Aleramo’s Una Donna”, Italica, vol. 92, no. 2, 2015, p. 397, 398. 
215 Bibia Pavard, Les Éditions Des Femmes… op. cit., p. 81. 
216 Idem 
217 Ibid., p. 56. 
218 Ibid., p. 109. 
219 Idem 
220 Ibid., p. 83, 84. 
221 Ibid., p. 111. 
222 Traduit par le collectif de traduction Des femmes. 

Couverture Du côté des petites filles, 

trad. par le collectif de traductions des 

Éditions Des Femmes, Éditions Des 

Femmes, 1974, [1973]. 



49 
 

derniers encouragent chacun.e à se conformer aux attentes socioculturelles qui lui sont 

assignées. De plus, Belotti analyse comment la discrimination systémique frappe les filles dès 

leur naissance, et souvent même avant. Ces dernières sont perçues comme étant moins dignes 

de considération, et se retrouvent fréquemment en position d’infériorité et de subordination car 

elles ne manifestent pas les caractéristiques masculines de la force, du courage, de l’agressivité 

et de la vivacité. Cependant, la contradiction persiste : elles seraient en effet réprimées si elles 

les incarnaient car cela ne respecterait pas l’ordre établi de la division genrée. Cet ouvrage est 

souvent cité comme une référence majeure dans le développement d’une conscience féministe 

pendant l’époque de la deuxième vague féministe en France, aux côtés de La Femme mystifiée 

de Betty Freidan et Le Deuxième sexe223  de Simone de Beauvoir224.  

Comme déjà mentionné, les catalogues Des femmes 

sont largement alimentés par des textes italiens. En 1975, la 

maison d’édition lance une collection pour enfants nommée 

« Du côté des petites filles225 ». Ce nom s’inspire de la 

maison d’édition milanaise Dalle parte delle bambine226, 

s’inspirant, à son tour, de l’œuvre d’Elena Gianini Belotti. 

Elle est fondée par Adela Turin, Nella Bosnia et Francesca 

Canterelli227, et sa spécificité réside dans la publication de littérature de jeunesse adoptant un 

angle résolument féministe. Adela Turin est membre du groupe féministe radical Rivolta 

femminile. En 1975, elle séjourne à Paris et intègre la scène féministe et y fait la connaissance 

d’Antoinette Fouque. Turin montre son premier livre à Fouque « qui s’enthousiasme pour le 

talent de cette conteuse d’histoires228 ». Par la suite, elles décident de coéditer une collection 

de livres de jeunesse, établissant une symbiose féministe de part et d’autre des frontières. Les 

Éditions Des Femmes lui garantissent la traduction et la publication de la quasi-totalité des 

œuvres de Turin en France229. Sur vingt-huit publications dans cette collection, dix-huit 

 
223 Yvonne Knibiehler, « L’éducation Sexuelle Des Filles Au XXe Siècle », Clio. Femmes, Genre, Histoire, no. 4, 

1996, p 139–60, p. 153. 
224 Dans sa thèse de doctorat, Marine Gilis met en lumière l’importance de ce texte pour les militantes féministes 

dans le contexte de la libération sexuelle et des mouvements féministes extra-parisiens. Marine Gilis, Du privé au 

politique, du politique au privé : l’expérience de libération sexuelle des militantes du Mouvement des femmes en 

Bretagne et Pays de la Loire (1970-1981), thèse de doctorat, Université d’Angers, 2022. 
225 Bibia Pavard, Les Éditions Des Femmes… op. cit., p. 88. 
226 Idem  
227 Anna Travagliati, « Adela Turin », Web Archive, [en ligne]. 
228 Bibia Pavard, Les Éditions Des Femmes… op. cit., p. 88. 
229 Idem 

Le logo de la collection « Du côté 

des petites filles ». 



50 
 

proviennent de l’italien, dont quatorze sont signées par Adela Turin. Toutes sont traduites par 

« le collectif de traduction des Éditions Des Femmes. » Selon Adela Turin : 

« Je ne pense pas qu’on aurait tellement parlé des Éditions Des Femmes s’il n’y avait eu que 

Cixous…Je veux dire, leurs éditions étaient vraiment destinées aux femmes du mouvement et 

aux intellectuelles. Mais, mes livres étaient des livres populaires. J’étais la partie tous azimuts 

de leur maison d’édition […] Je peux vous dire qu’à en juger par les tirages, ça devait être les 

plus gros […]. Je ne vois aucun de leurs titres tirés à 50 à 60 à 80 000 exemplaires230. » 

En effet, les histoires de Turin –– originales et captivantes –– s’allient aux illustrations colorées 

de Nella Bosnia et Margherita Saccaro, ainsi qu’à des revendications féministes, un 

fusionnement inédit dans la littérature de jeunesse 

jusqu’alors231. Par exemple, à propos de Rose bombonne (1976), 

le Journal de Genève écrit que « les Éditions Des Femmes 

jettent un pavé dans la mare […] Rose Bombonne « …raconte 

l’histoire d’une petite éléphante ‘indocile’ qui ‘‘ne veut pas 

devenir lisse comme une pomme, belle et rose comme sa 

maman, pour épouser plus tard un éléphant prince charmant’’. » 

232  Elle vient d’une tribu dans lequel les mâles sont gris et les 

femelles sont roses. Cette dichotomie chromatique sert de 

métaphore pour le genre. Alors que les petites éléphantes 

roses se nourrissent paisiblement d’anémones et de 

pivoines, les petits éléphants sont autorisés de s’adonner aux 

activités ludiques. Une éléphante se rebelle contre cette loi 

naturelle et suit ses frères, entrainant les autres dans son 

sillage. « C’est depuis ce temps que tous les éléphants sont gris233. »  

Pour continuer, en 1980, une bande dessinée de littérature adolescente est traduite et 

publiée chez Des Femmes. Signée une fois de plus par Adela Turin, Alice et Lucie : nos lunes 

aborde le sujet des menstruations, un thème souvent éludé dans la littérature de jeunesse. Ce 

choix éditorial s’inscrit pleinement dans le projet féministe des Éditions Des Femmes, qui 

 
230 Adela Turin (2003) in Bibia Pavard, Les Éditions Des Femmes…  op. cit., p. 89. 
231 Bibia Pavard in Ibid., p. 89.  
232 Journal de Genève, in « Rose Bombonne », Éditions Des Femmes Antoinette Fouque, [en ligne]. 
233 Ibid. 

Couverture de Rose bombonne, 

illustrée par Nella Bosnia, traduit 

par le collectif de traduction des 

Éditions Des Femmes, Éditions Des 

Femmes, 1976 [1975].  



51 
 

cherchent à offrir aux jeunes lectrices des représentations alternatives, affranchies des normes 

patriarcales. L’Alsace écrit :  

« Ah ! Les premières règles, et les questions que chacune se pose à ce moment-là. Alice et Lucie 

qui ont l’impression d’être encore au Moyen Âge interrogent une sage-femme de leur 

connaissance. Les réponses, claires et bien documentées, seront complétées par des planches 

anatomiques. Elles devraient mettre fin à bien des doutes et bien des angoisses…234 » 

Si les Éditions Des Femmes témoignent déjà d’une sensibilité à l’égard de la littérature des 

femmes mondiale à travers des ouvrages théoriques, des romans et des livres pour la jeunesse, 

leur engagement se renforce face aux persécutions politiques subies par ces femmes. 

 

iii. Les Éditions Des Femmes face à l’urgence de traduire  

En sus de ces considérations, il convient de 

mentionner l’engagement politique des 

Éditions Des Femmes, qui se manifeste par 

une démarche de démystification et de 

soutien aux femmes qui subissent 

l’injustice politique à l’échelle mondiale. Il 

s’agit plus précisément de mobiliser la 

traduction pour rendre les situations de ces 

femmes visibles. Selon Judith Butler, « il ne 

peut y avoir de solidarité sans traduction, et 

certainement pas de solidarité 

mondiale235 ». En ce sens, la traduction peut 

être considérée comme le réflexe de penser 

à l’autre. 

Le 16 septembre 1974, la psychiatre 

Eva Forest et l’avocate Lidia Falcón, 

espagnoles antifranquistes, sont arrêtées avec treize autres militant.e.s, en raison de leur 

 
234 « Alice et Lucie : nos lunes », Éditions Des Femmes Antoinette Fouque, [en ligne]. 
235 Judith Butler in Richa Nagar, Kathy Davis, Judith Butler, Analouise Keating, Claudia de Lima Costa, Sonia E. 

Alvarez, Ayşe Gül Altınay, Emek Ergun, and Olga Castro, “A Cross-Disciplinary Roundtable on the Feminist 

Politics of Translation”, Feminist Translations, Routledge, 2017, p. 113. 

La une du premier numéro du Quotidien des femmes, 

samedi 23 novembre, 1974. Source : Fem en Rev. 



52 
 

implication dans une attaque terroriste liée à ETA à Madrid236. Elles sont emprisonnées à la 

prison pour femmes de Yeserías à Madrid, de septembre 1974 à 1975 pour Lidia Falcón, et 

jusqu’en juin 1977 pour Eva Forest, à la mort de Franco, et leur histoire connait un 

retentissement en France grâce aux Éditions Des Femmes qui servent de haut-parleur. À l’arrêt 

de parution du Torchon brûle, Antoinette Fouque avait déjà envisagé la création d’un nouveau 

journal, poursuivant ainsi son engagement dans la diffusion de la parole des femmes, « quand 

la publication du premier numéro se trouve précipitée par une urgence internationale237 ». En 

octobre 1974, à la foire internationale du livre de Francfort où les Éditions Des Femmes 

cherchent de nouveaux titres à publier/traduire, ainsi que des relations, elles apprennent le sort 

réservé à Lidia Falcón qu’elles avaient rencontrée quelques mois auparavant à l’occasion de 

l’invitation des femmes de Psych et Po au premier rassemblement féministe d’Espagne. 

Soumises à la torture, Falcón et Forest sont exposées à une peine de mort qui doit être prononcer 

à l’issue d’un procès en urgence, à huis clos par un tribunal militaire. Cette peine serait 

appliquée dans les quarante-huit heures par le régime dictatorial238. Bien qu’un appel à grande 

échelle soit lancé pour les soutenir, « il se heurte au silence de tous les organes de presse de 

l’époque, qui refusent de le publier et d’alerter ainsi l’opinion publique internationale239 ».  

En réaction à cette inertie, Des Femmes achète une espace publicitaire dans Le Monde 

où elles traduisent et publient les lettres de prison d’Eva Forest à sa fille240. Mais le collectif va 

encore plus loin et dédie le premier numéro du Quotidien des femmes en novembre 1974 aux 

femmes d’Espagne vivant sous la dictature de Franco. En première page, est publiée une lettre, 

écrite à la main en espagnol, d’Eva Forest à son avocat, suivie de sa traduction. Ensuite, paraît 

aux Éditions Des Femmes, son livre Journal et lettres de Prison en français ainsi qu’une édition 

bilingue (1975). En 1978, Des Femmes proposent Témoignages de lutte et de résistance, 

ouvrage dans lequel Eva Forest rassemble les histoires vécues par ses camarades de Yeserías.  

De plus, la maison d’édition prouve sa solidarité résolue aux femmes victimes de 

violences psychologiques, sexistes et sexuelles dans les prisons franquistes en publiant 

l’échange épistolaire entre Lidia Falcón et son amie Eva Forest qui est alors toujours incarcérée. 

 
236 « Presentación en el Memorial del documental “Un viernes trece. 1974: la primera masacre de ETA” de la 

Fundación Miguel Ángel Blanco », Centro memorial de las víctimas del terrorismo, 07/02/2025 [en ligne]. 
237Odile Gannier, « Découvrir le Quotidien des femmes », FemEnRev, avril 2023, [en ligne].  
238 Idem 
239 Idem  
240 Idem  



53 
 

Renée Mourgues écrit pour La République des Pyrénées le 26 juillet 1975 à propos de Lettres 

à une idiote espagnole : 

« Ces lettres […] sont destinées à Eva, sa camarade de combat dont “l’idiotie est sans issue”. 

Cette idiotie consiste bien sûr à se vouloir l’égale de l’homme. Le temps d’une correspondance, 

Lidia Falcón va troquer ses idées progressistes contre celles des millions de femmes qui ont 

choisi de “partager leur temps entre les tâches domestiques et leurs fonctions maternelles”. De 

multiples témoignages d’épouses et mères souvent conformistes lui ont fourni la matière, quant 

à l’arme, Lidia n’a aucune peine à l’utiliser, c’est l’ironie qui devient pour la circonstance 

procédé littéraire.241 242» 

Entre 1974 et 1976, depuis le premier numéro du Quotidien des femmes qui se veut plus 

sporadique qu’un hebdomadaire classique243, chacun est dédié aux femmes du monde avec la 

collaboration de celles-ci. Par exemple, le bandeau de la troisième édition affirme : « Ce 

numéro a été écrit, composé, réalisé par des femmes aujourd’hui en lutte contre toutes formes 

de viol, d’agression, d’abus de pouvoir : Vietnam, Chypre, Espagne, France…244 » Les 

bandeaux des prochains numéros affirment également haut et fort l’aspect internationaliste de 

la ligne éditoriale du journal militant ; le numéro 6 déclare avoir été « composé, réalisé, écrit, 

fabriqué par des femmes en lutte dans tous les pays245 ». Ceci exige le recours à la traduction 

dans chaque édition, où reportages et témoignages ainsi que textes et poésies246 sont traduits 

pour un public français dans le but d’informer et de politiser la lecture des femmes.  

Quelques années plus tard, les Éditions Des Femmes se sont engagées aux côtés des 

femmes russes, cherchant à leur apporter un soutien à travers la traduction, dans un pays aussi 

lointain, étranger et impénétrable que l’URSS. De manière générale, face au sentiment 

d’impuissance que peuvent provoquer des injustices dépassant nos moyens d’action 

 
241 Renée Mourgues in « Lidia Falcón, Lettres à une idiote espagnole », Éditions Des Femmes Antoinette Fouque, 

[en ligne]. 
242 En 1979, Des Femmes assurent la traduction et la publication d’Enfers de Lidia Falcón, qui relate encore la 

persécution des prisonnières politiques. « Des femmes dans un monde masculin de bottes, revolvers, grilles, cris, 

rogne, rires gras, plaisanteries obscènes. » « Lidia Falcón », Éditions Des Femmes Antoinette Fouque, [en ligne]. 
243 Cette observation ne doit pas être interprétée comme une remise en cause du professionnalisme du journal car 

au contraire, selon Antoinette Fouque, « chacun des numéros a été réalisé chaque fois que la situation politique 

rendait ce geste nécessaire. » D’ailleurs, « le tirage est important, 60 000 exemplaires, alors que les autres journaux 

féministes ne dépassent généralement pas les 5 000 exemplaires, avec quelques exceptions autour de 20 000 

exemplaires. Il est distribué complémentairement de manière militante, par abonnement et par les NMPP 

[Nouvelles Messageries de la presse parisienne] », Bibia Pavard, Les Éditions Des Femmes… op. cit., p. 100, 101. 
244 Le quotidien des femmes, n°3, samedi 3 mai 1975. p. 1. 
245 Le quotidien des femmes, n°6, jeudi 2 octobre 1975. p. 1. 
246 À titre d’exemple, Trois femmes, poème à trois voix de Sylvia Plath.  Le quotidien des femmes, n°3, samedi 3 

mai 1975. p. 20. 



54 
 

individuels, la traduction peut devenir un vecteur d’engagement, offrant à la conscience 

militante le sentiment d’agir et d’être utile247. 

Une nouvelle vague du mouvement des femmes russes est née en septembre 1979, avec 

la parution de L’Almanach Femmes et Russie248, un ouvrage collectif écrit afin de dénoncer les 

conditions précaires dans les hôpitaux et les maternités, les violences et humiliations subies par 

les femmes en prison, ainsi que la double charge de travail liée à la conciliation d’un emploi 

salarié avec des responsabilités domestiques249. La publication de ce samizdat déclenche les 

persécutions du KGB, conduisant ses créatrices à l’exil250. Nadja Ringart, militante au MLF et 

proche des éditions Tierce –– une autre maison 

d’édition féministe publiant la pensée du 

féminisme matérialiste sous la forme de la revue 

Questions Féministes –– découvre le texte et 

souhaite le faire traduire pour le diffuser en 

français251. Néanmoins, les difficultés financières 

de Tierce freinent le projet « tandis que les 

Éditions Des Femmes, elles avaient de l’argent, 

elles ont pris l’avion et elles sont parties signer le 

contrat252 ». En effet, en décembre 1979, elles 

découvrent l’almanach ainsi que le petit groupe 

féministe et réussissent à traduire et à publier 

l’intégralité du texte le 11 janvier dans leur 

prochaine entreprise, le magazine hebdomadaire Des 

femmes en mouvement, actif entre 1979 et 1982. Des 

Femmes écrivent : « Notre premier geste de solidarité immédiate, ici, a été de nous procurer 

cet Almanach, de le traduire et de le publier intégralement en quelques jours puis, très vite, 

 
247 Voir le chapitre « Être étrangère et féministe » de cette étude, p. 71. 
248 Anna Sidorevich, « Le mouvement des femmes de Léningrad (1979-1982) : un phénomène qui dépasse les 

frontières », in Revue Russe n°55, « Russie : limites et frontières », 2020. p. 149. 
249 Anna Sidorevich, « Le mouvement des femmes de Léningrad… » op. cit., p. 149. 
250 Ibid., p. 150. 
251 Ibid., p. 156. 
252 Nadja Ringart in Idem  

Des femmes en mouvement hebdo, no 

10, 11 au 18 janvier 1980. 



55 
 

nous sommes entrées en contact direct avec ses rédactrices253.  » En 1979, la maison d’édition 

publie l’almanach254 ainsi que celui de 1981, sous forme brochée255  

 

En conclusion, l’analyse ci-dessus met en lumière l’urgence de traduire qui a motivé de grands 

projets portés par les Éditions Des Femmes. Ces traductions se distinguent par un engagement 

féministe affirmé et une dimension éthique forte, en rupture avec les pratiques plus 

conventionnelles de l’édition généraliste et capitaliste de l’époque. À travers ce travail, les 

Éditions Des Femmes montrent que la traduction dépasse largement le simple transfert 

linguistique. Plus qu’un acte d’infrapolitique discrète, elle s’affirme comme un véritable outil 

de lutte, de résistance, et de circulation des idées et valeurs féministes.   

Cette fonction politique solidaire de la traduction ouvre ainsi la voie à une autre notion 

centrale dans le projet des Éditions Des Femmes, partagée par des féministes de divers courants 

: celle de la solidarité au féminin ou bien la sororité, entendue comme principe d’alliance, de 

transmission et de reconnaissance entre femmes à travers les frontières linguistiques, politiques 

et culturelles. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
253 Des femmes en mouvement Hebdo, no 10, 11 au 18 janvier 1980, p. 8. 
254 Collectif de rédaction de l’Almanach, Femmes et Russie 1980, traduit par le collectif de traduction des femmes, 

Éditions Des Femmes,1980. 
255 Collectif de rédaction de l’Almanach, Femmes et Russie 1981, traduit par le collectif de traduction des femmes, 

Éditions Des Femmes, 1981. 



56 
 

Troisième Partie : Traduire en féministe256 : Pratiques traductives et trajectoires 

personnelles 

I. La sororité : un projet politique nécessaire  

Les divers mouvements féministes de la deuxième vague sont apparus dans le sillage de Mai-

68, portés par une désillusion quant aux résultats de ce tournant du siècle dernier. Les 

aspirations et les promesses de libération — qu’elles soient sexuelles, politiques ou 

économiques — portées par cette période éphémère et utopique n’ont jamais abouti pour les 

femmes. Néanmoins, Mai-68 a constitué un évènement majeur pour elles. Comme le souligne 

Bibia Pavard : « Si l’on adopte l’angle biographique, 68 joue un rôle important dans le parcours 

militant de nombreuses féministes qui s’engagent dans la décennie suivante. L’évènement joue 

un rôle de “catalyseur d’entrées en politique” de façon encore plus marquée pour les femmes 

que pour les hommes, dans la mesure où elles militaient moins dans les partis et les syndicats 

et qu’elles sont donc plus exposées aux effets de l’évènement257. »  

Un sentiment général d’inachèvement régnait, et c’est dans ce contexte que les femmes 

ont commencé à se rassembler. Au printemps 1970, lors d’une réunion sur la libération des 

femmes à l’université de Vincennes, la pratique de non-mixité s’impose comme une nécessité. 

Confrontées à l’hostilité des hommes présents, qui les insultent et tournent en dérision leur 

démarche, les militantes réalisent que le scénario de Mai-68 se rejoue. Elles comprennent 

qu’elles doivent désormais se regrouper entre elles. Elles considèrent en effet qu’un 

mouvement de libération ne peut se construire qu’à partir de leurs propres vécus et réflexions, 

indépendamment des hommes. La théoricienne féministe Sara Ahmed explique cette 

sensation : « Le féminisme commence souvent par l’intensité : on est excité.e par ce à quoi on 

se heurte. On enregistre quelque chose dans la netteté d’une impression. Quelque chose peut 

être tranchant sans que l’on sache très bien où l’on veut en venir... Les choses ne semblent pas 

justes258. »  

 
256 Le sous-titre de l’ouvrage pionnier en France de Noémie Grunenwald. Noémie Grunenwald, Sur les bouts de 

la langue. Traduire en Féministe/s, Paris, La Contre Allée, 2021.  
257 Bibia Pavard in Bibia Pavard et al., Chapitre X. « Notre corps, nous-mêmes » in Ne nous libérez pas, on s’en 

charge…. op. cit., p. 270. 
258 Ma traduction. “Feminism often begins with intensity: you are aroused by what you come up against. You 

register something in the sharpness of an impression. Something can be sharp without it being clear what the point 

is . . . Things don’t seem right.”, Sara Ahmed, Living a Feminist Life, Durham, NC, Duke University Press, 2017, 

p. 22. 



57 
 

En non-mixité, l’énergie jusqu’à là latente chez les femmes engagées se libère. Une 

autre façon de militer devient possible, en rupture avec les pratiques au sein des groupes mixtes 

où les hommes dominent259. Dans ces espaces de lutte, les femmes sont souvent cantonnées à 

des rôles subalternes, perçues comme des « faiseuses de café » plutôt que comme des co-

révolutionnaires260. Françoise Picq relate qu’avec les premières A.G. et cet entre-soi féministe, 

une vraie révélation s’impose aux femmes : 

« Toutes découvrent les femmes, et c’est un ravissement. Leur intelligence, leur imagination, 

leur humour, leur créativité. Elles sont stupéfaites devant la diversité des êtres, s’émerveillent 

de rencontrer des femmes de tous âges, de toutes conditions, qui ont les mêmes objectifs et 

partagent les mêmes problèmes […] Cet entre-soi forge des rapports chaleureux, passionnés, 

entraîne une nouvelle façon de se voir “en amies plutôt qu’en rivales”261. » 

Dans cet élan collectif, une nouvelle figure de militante émerge, portée par la force de 

la sororité. Geneviève Fraisse la décrit comme suit : « La petite sœur féministe qui remplace le 

camarade gauchiste sera celle qui, pleine du pouvoir offert par la sororité nouvelle, sera capable 

de créer le monde de demain […], doublant, sur sa gauche, l’avant-garde des grands frères, 

sans doute trop patriarcale262. » 

La notion de sororité ou de sisterhood s’impose subitement dès les années 1970, 

notamment sous l’influence de Robin Morgan, la théoricienne féministe états-unienne avec 

Sisterhood Is Powerful. An Anthology of Writings from the Women’s Liberation Movement 

(1970)263. Outre-Atlantique en France, le premier numéro du Torchon brûle revendique 

également la sororité264. Marie-Josèphe Dhavernas écrit pour sa part en 1978 : « Décider de 

s’appeler sœurs, c’était marquer la rupture avec la politique traditionnelle, avec le militantisme, 

exprimer par un mot la volonté d’introduire l’affectivité consciente dans nos luttes265. » Selon 

cette conception, toutes les femmes sont considérées comme des sœurs, unies par leur 

 
259 Françoise Picq, Libération des femmes. Les Années Mouvement op. cit., p. 98.  
260 « Plusieurs témoignages de militantes de l’époque concordent  : les femmes ont été “les petites mains de Mai 

68”, elles ont tapé et ronéotypé les tracts et ont fait le café.”, Linda Soucy, « Mai 68. La révolte souterraine des 

femmes », 24 images, no. 187, p. 73.  
261 Françoise Picq, Libération des femmes. Les Années Mouvement…, op. cit., p. 40. 
262 Geneviève Fraisse in Blanche Leridon, Le château de mes sœurs. Des Brontë aux Kadarshian, enquête sur les 

fratries féminines, Les Pérégrines, 2024.  
263 Robin Morgan, Sisterhood Is Powerful. An Anthology of Writings from the Women's Liberation Movement, 

Random House, New York, 1970.  
264 « Sisterhood is powerful! », Le Torchon brûle, n°1, 1971. p. 13. 
265 Marie-Josèphe Dhavernas, « et ta sœur… », Revue d’en face, n°4, 1978. p. 38. 



58 
 

oppression commune sous le patriarcat. La sororité véhicule l’idée d’unité et de complicité 

entre les femmes dont la vision est — de façon utopique — unique et collectif. La sororité 

s’ancre ainsi dans les principes de l’universalisme républicain. 

Selon Audrey Lasserre, « loin de se limiter à un investissement militant des écrivaines, 

ce lien entre littérature et politique au sein du Mouvement se décline […] sur le terrain de 

l’écriture266 ». Cette articulation entre engagement et écriture se révèle avec le principe de 

sororité. À titre d’exemple, Torchon brûle écrit : « Le mouvement détourne alors les slogans 

de 1968 pour inclure celles trop souvent restées à la porte des révolutions : “Cours, petite sœur, 

les avant-gardes sont derrière toi ”, écrivent-elles en 1975, reprenant la formule “Cours, 

camarade, le vieux monde est derrière toi”267. » Cette réappropriation du langage traduit une 

solidarité nouvelle, où le terme « sœur » devient un marqueur identitaire fort, dans les articles, 

textes, mais également dans les correspondances personnelles. Dans les échanges épistolaires 

entre l’écrivaine et militante du MLF, Christiane Rochefort et des co-militantes, les termes 

« sœur », « con-sœur », « camarade-sœur » reviennent à quinze reprises au fil de dix-neuf 

lettres, soulignant l’ancrage de cette sororité 

identitaire dans le discours des féministes de cette 

génération268. Toutefois, cette appellation ne signifie 

pas toujours une solidarité infaillible, comme en 

témoigne une lettre de Julie Dassin qui parle d’une 

« sœur » « parfaitement perfide et salope […] Elle est 

raciste. Elle est hypocrite. Je crois que c’est la sœur 

la plus dégueulasse que j’aie jamais rencontrée269 ». 

Quoi qu’il en soit, au-delà des tensions 

inéluctables, la notion de sororité s’exprime pleinement et intrinsèquement à travers les 

pratiques féministes. Elle se traduit par une dynamique collective où la mise en commun prime 

 
266 Audrey Lasserre in Frédéric Regard, Anne Tomiche (dir.), Genre et signature… op. cit., 2018, p. 234. 
267 Geneviève Fraisse, préface à Bérengère Kolly, « Et de nos sœurs séparées… » : lectures de la sororité in 

Blanche Leridon, Le château de mes sœurs… op. cit. 
268 Par ailleurs, Catherine Bernheim relate sa version du MLF dans un ouvrage intitulé, Perturbation, ma sœur. 

Naissance du mouvement des femmes. 

Catherine Bernheim, Perturbation, ma sœur. Naissance du mouvement des femmes, Paris, Éditions du Le Seuil, 

1983.   
269 « 26 AOÛT 1970 - DES PETITES MARGUERITES À L'ARC DE TRIOMPHE », dossier réalisé par 

Catherine Bernheim, Re-belles 50 ans, 20 août 2020, [en ligne]. 

“Sisterhood is powerful!”, Le Torchon 

brûle, n°1, 1971. Source : FemEnRev 



59 
 

sur l’individualité. Cette philosophie se manifeste notamment à travers la signature collective 

des tribunes, articles, chansons, textes et traductions. Une collectivisation, et par conséquent 

une anonymisation des femmes, est revendiquée. Mais dans quel objectif ? 

i. La sororité : le droit ou l’injonction à l’anonymité ? 

« J’aime les filles annie christine/ J’aime les filles françoise jocelyne/ J’aime les filles julie 

suzon/ J’aime les filles qui ne gardent que leurs prénoms270 ». 

Comme a déjà été attesté, dans les sociétés patriciales l’accès des femmes au monde des savoirs 

et à l’espace public était perçu comme inconvenant pour une femme. Dans cette perspective, 

apposer sa signature au bas d’un texte ne relève pas d’un simple geste formel  : il s’agit d’une 

véritable « marque d’auctorialité […] publier son nom, c’est se donner pour une “autorité”271 », 

c’est revendiquer une place dans la sphère publique.  

Les femmes ont su subvertir l’interdiction en s’emparant souvent de l’auctorialité à 

travers des pseudonymes masculins, des hommes fictifs. Aujourd’hui, connues sont ces 

infiltrées : George Sand et George Eliot ou encore les sœurs Brontë sous les noms d’Ellis, 

Acton et Currer Bell272. Bien que l’usage par les hommes de pseudonymes féminins existait, il 

ne provenait pas du même besoin de survie littéraire, politique ou publique.  

Si le début du XXe siècle marque des avancées quant à la visibilité des femmes dans 

l’espace public, la deuxième vague féministe opère une réappropriation stratégique de 

l’anonymat. Cette fois, il ne s’agit plus d’une contrainte, mais d’un choix militant assumé qui 

tranche avec les pratiques traditionnelles non seulement de la société générale, mais aussi des 

milieux progressistes, où l’ego, la prise de parole individuelle et la posture d’autorité masculine 

continuaient à dominer. L’arsenal militant créatif et politique des mouvements féministes, —

composé de revues, slogans, chansons, articles et livres — est le plus souvent signé d’un 

prénom, d’un pseudonyme ou parfois ne sont pas signés du tout, notamment durant les 

premières phases du mouvement, qui se sont caractérisées par une atmosphère empreinte 

d’idéalisme et d’espoir. Myriam Cottias et al. soulignent pourtant : 

 
270 Chanson collective, « J’aime les filles », Mouvement de libération des femmes en chansons. Histoire 

subjective, Éditions Tierce, 1981. 
271 Frédéric Regard, Anne Tomiche (dir.), Genre et signature… op. cit., p. 7.  
272 Frédéric Regard, Anne Tomiche (dir.), Genre et signature… op. cit., p. 11, 84. 



60 
 

« Refusant les patronymes, “elles” donnèrent du fil à retordre aux historiennes qui, plus tard, 

voulurent faire l’histoire de ce féminisme-là. Notons l’ironie de la chose. On voulait tirer les 

femmes de l’anonymat dans lequel elles avaient été plongées historiquement et on le redoublait, 

ce qui semble aujourd’hui avoir été un piège. Comment avoir du pouvoir si on n’a pas de 

noms ?273 » 

En effet : ne reproduisent-elles pas le même schéma d’invisibilisation de la femme, une 

invisibilisation qui trouve également écho dans celle du métier de traducteur.rice ?  

Dans ce cadre, la traduction est une discipline dans laquelle le nom de celui ou celle qui 

l’exerce est souvent éclipsé par la figure de l’auteur.rice de l’œuvre originale. Dans le film 

documentaire de Delphine Seyrig, Sois belle et tais-toi (1981), qui explore les conditions de 

travail sexistes et les limitations auxquelles font face les femmes dans le cinéma de l’époque, 

une comédienne cite Rita Renoir274. Cette dernière définit sa profession comme étant celle de 

« quelqu’un qui travaille toujours sur les projets des autres ». Cette analogie met en lumière les 

similitudes entre le travail d’une comédienne et celui d’une traductrice parce que traduire, c’est 

passer au second plan, occuper « une position féminine275 ». Dès lors, comment justifier la 

revendication d’une double invisibilité — être à la fois femme et traductrice ? S’agit-il d’une 

reproduction des mécanismes d’effacement, ou bien d’un refus stratégique de l’individualité 

au profit d’une dynamique collective ? En effet, le choix de l’anonymat ne fait pas l’unanimité. 

Certaines féministes de l’époque s’y opposent frontalement comme Christiane Rochefort et 

Hélène Cixous au nom de la visibilisation des femmes276. 

Recontextualiser le choix de l’anonymat en tant que féministe permet de mettre en 

lumière les multiples implications politiques de ce geste. Tout d’abord, l’anonymisation peut 

parfois relever d’un acte impératif, afin de cacher son identité de militante féministe, une 

étiquette souvent perçue de façon négative aux yeux du monde extra-féministe. Cette nécessité 

de dissocier vie personnelle, sphère professionnelle et engagement féministe demeure un enjeu 

 
273 Myriam Cottias et al., « Entre Doutes et Engagements : Un Arrêt Sur Image à Partir de l’histoire Des Femmes », 

Clio. Femmes, Genre, Histoire, no. 21, 2005, p. 291. 
274 Rita Renoir (1934-2016) était une comédienne française.  
275 Nicole Ward Jouve in Sherry Simon, Le genre en traduction… op. cit., p. 81. 
276 Audrey Lasserre in Frédéric Regard, Anne Tomiche (dir.), Genre et signature… op. cit., p. 239. 



61 
 

toujours d’actualité277. Si « le privé est politique278 », il est aussi un lieu de vulnérabilité. Ainsi, 

Emmanuèle de Lesseps opte simplement pour le pseudonyme, « Emmanuèle » quand elle signe 

un texte relatant le viol qu’elle a subi dans le numéro spécial de Partisans consacré au 

mouvement des femmes en 1970. À d’autres occasions, ses traductions ou articles dans la revue 

Questions Féministes (1977-1980) sont signés de son seul prénom ou de ses initiales279. Dans 

ce même numéro de Partisans, Christine Delphy signe les prémices de son œuvre L’Ennemi 

Principal280, « Christine Dupont ». Cette dernière explique que pour elle, alors récemment 

devenue chercheuse au CNRS, le pseudonyme permettait de se prémunir contre d’éventuelles 

retombées sur sa carrière281. De même, Catherine Benoît, membre du collectif de traduction-

adaptation française de Notre corps, nous-mêmes (1977), craignait les répercussions de son 

implication dans cet ouvrage sur son parcours professionnel, notamment en tant qu’étudiante 

en médecine. Elle adopte alors le pseudonyme « Koulibali »282. 

Par ailleurs, le choix d’un pseudonyme permet aussi de rendre « femmage » aux 

pionnières de la pensée et pratique féministes à l’instar de Anne Zelensky et Annie Sugier qui 

signent leur ouvrage Histoires du MLF283 (1977) sous les noms respectifs de « Anne Tristan » 

et « Annie de Pisan », en référence à Flora Tristan et Christine de Pisan.  

De plus, dans cette démarche militante, l’usage du prénom féminin seul, dépourvu de 

l’appellation paternelle ou matrimoniale, constitue une contestation du modèle patriarcal des 

noms et s’inscrit dans un effort plus large d’émancipation face aux contraintes de la domination 

masculine. Il faut souligner que le « pater » et le patronyme étaient d’actualité car le 4 juin 

1970 en droit français, l’« autorité parentale » remplace la « puissance paternelle » qui 

 
277 Francoise Picq, Les Années mouvement… op. cit., p. 362. 
278 Cette phrase est empruntée à l’États-unienne Carol Hanisch, dans son article « Problèmes actuels : éveil de la 

conscience féminine. Le “personnel” est aussi “politique” », traduit en français dans le numéro spécial 

de Partisans « Libération des femmes année zéro. » 
279 L’article « Violence et contrôle social des femmes » de Jalna Hammer (1975) publié dans le premier numéro 

de Questions Féministes en 1977 est signé « Traduit de l’anglais par E. L. », Questions Féministes. 1977-1980, 

Paris, Éditions Syllepse, 2012, p. 115. 
280 Ici, Christine Delphy ne désigne pas les hommes, mais plus spécifiquement le système patriarcal, comme 

l’ennemi principal des femmes. S’inspirant du marxisme, sa théorie met en évidence l’exploitation du travail non 

rémunéré des femmes et leur confinement au rôle domestique. Ainsi, l’oppression des femmes trouve ses racines 

dans des dynamiques économiques au sein de sociétés structurées autour de la domination masculine qui font 

perdurer les inégalités. 
281 Audrey Lasserre in Frédéric Regard, Anne Tomiche (dir.), Genre et signature… op. cit., p. 240. 
282 Entretien avec Nicole Bizos et Anne Raulin, Paris, 06/03/24. 
283Anne Tristan [Anne Zelensky] et Annie de Pisan [Annie Sugier], Histoires du MLF, Paris, Calmann-Lévy, 1977. 



62 
 

conférait jusqu’alors au père une autorité exclusive sur les enfants284. Marie-Josèphe 

Dhavernas dans un article signé simplement « Marie-Jo » souligne, de manière paradoxale : 

« Ayant rejeté la famille, elles inventèrent la sororité... Terme qui évoque immédiatement la 

famille285. » Cette contradiction apparente met en lumière la complexité des rapports que les 

militantes féministes entretiennent avec les structures symboliques héritées. Si le rejet de la 

famille patriarcale est affirmé, il s’accompagne de la création de nouveaux liens, fondés non 

sur la filiation biologique, mais sur une solidarité choisie entre femmes. Les femmes ou « les 

filles qui ne gardent que leurs prénoms » refusent avant tout d’être pensées comme un être 

relatif à l’homme, mais un(e) être relatif(-ive) à lui(elle)-même. 

Par ailleurs, Françoise Picq explique que la signature collective « exprime[ent] un point 

de vue qui se veut celui de beaucoup286 ». L’objectif universaliste est clair : fédérer les femmes 

de tous horizons. En 1978, Françoise Collin écrit dans Les Cahiers du GRIF : « Nous disons 

“nous” pour que chacune un jour puisse dire “je”. Nous entrons dans la généralité (des femmes) 

pour la subvertir. Nous récusons la subjectivité pour accéder à la singularité. Nous luttons 

contre une condition pour faire place à l’existence287. » Un parallèle pertinent peut être établi 

avec les travaux de la sociologue Édith Gaillard consacrés aux squats féministes en France et 

en Allemagne. Cette dernière observe que : 

« Le “nous” féministe, le collectif d’habitantes, participe de la structuration des identités à partir 

d’une identité collective valorisée. Ces sociabilités ont pour conséquence 

un empowerment dans la mesure où elles tendent, à travers une conscientisation des rapports de 

pouvoir, à augmenter les capacités d’initiative et d’organisation des habitantes288 ». 

La signature « des femmes du Mouvement des femmes » selon Audrey Lasserre, 

« définit la spécificité politique et forge l’histoire du Mouvement289 ». Par ailleurs, 

l’importance de cette identité collective se révèle à l’aube d’un scandale quand Antoinette 

Fouque et le groupe Psychanalyse et Politique – Des Femmes s’approprient légalement et 

 
284 Loi no 70-459 du 4 juin 1970 relative à l’autorité parentale. Audrey Lasserre in Frédéric Regard, Anne Tomiche 

(dir.), Genre et signature… op. cit., p. 235. 
285 Marie-Josèphe Dhavernas, « et ta sœur… » op. cit., p. 8. 
286 Françoise Picq, Libération des femmes. Les Années Mouvement, Paris, Le Seuil, 1993, p. 362. 
287 Françoise Collin, « Au revoir », Les Cahiers du GRIF, 1978, no 24, p. 15. 

288 Édith Gaillard, « Militer et habiter au sein de squats féministes. Parcours d’engagement 

« anarcha- féministe » », Agora débats/jeunesses, n°. 80, p. 70-84.  
289 Audrey Laserre in Frédéric Regard, Anne Tomiche (dir.), Genre et signature… op. cit., p. 233. 



63 
 

symboliquement cette identité collective. Cet 

acte scelle une fracture idéologique déjà 

perceptible depuis les débuts du mouvement 

féministe français, opposant deux courants bien 

distincts. Par le dépôt du sigle et de la marque 

commerciale « MLF », Des Femmes ont voulu 

« prive[r] ainsi la majeure partie des femmes en 

lutte d’une signature collective290 ». Cet épisode 

met en lumière la manière dont un groupe a 

procédé à une fracture de l’identité collective 

associée à la signature sororale, afin de 

s’approprier ce « nous ».  

Par ailleurs, le prénonymat s’inscrit dans 

une autre pratique de réappropriation. Si l’usage du prénom pour désigner une femme a été 

employé avec « un effet dépréciatif en matière d’autorité », Monique Wittig, Gille Wittig, 

Marica Rothenburg et Namascar Shakti affirment dans « Combat pour la libération de la 

femme » en 1970 dans Partisans : « Nous pouvons diriger contre l’ennemi les armes avec 

lesquelles ils nous maintiennent dans l’esclavage291. » 

Pour revenir à la citation de Myriam Cottias et al., cette anonymisation des signataires 

de textes et de traductions constitue un vrai angle mort dans le cadre d’une étude qui tente de 

révéler les traductrices des textes féministes de la deuxième vague. Si Audrey Lasserre souligne 

la rareté de l’anonymat pur dans les signatures de textes292, cette observation ne s’étend pas 

aux traductions. Par exemple, 32,7% des traductions qui paraissent aux Éditions Des Femmes 

durant la période étudiée, sont traduites par l’énigmatique « collectif de traduction Des 

Femmes », et 15,4% d’entre elles restent non-signées (fig. 2). Des Femmes constatent 

également dans leur magazine Des femmes en mouvement hebdo : « Jamais ici, le sans-

 
290 Audrey Lasserre in Ibid., p. 238. 
291 Monique Wittig, Gille Wittig, Marcia Rothenburg, Margaret Stephenson, « Combat pour la libération de la 

femme », L’Idiot International, mai 1970, in Audrey Lasserre, Genre et signature... op. cit., p. 238. 
292 Ibid., p. 239. 

Fig. 2. Tendance dans la signature des 

ouvrages traduits, Éditions Des Femmes, 

1974-1981.  



64 
 

patronyme n’est, ni ne sera, synonyme d’anonyme. ♀♀♀ est la signature permanente de 

l’équipe de production et de réalisation de l’hebdo293. » 

Par ailleurs, dans l’un des textes fondateurs de la deuxième vague féministe en France, 

« Libération des femmes : année zéro », un numéro spécial de Partisans294, sur douze textes 

traduits de l’étatsunien295, aucun n’est signé par sa traductrice, et le numéro entier est signé 

« quelques militantes296 ».  

ii. Traduire en collectif : un geste sororal 

Traduire en collectif semble déjà incarner une forme de sororité, reflétant les dynamiques 

collaboratives propres au féminisme de l’époque. Loin d’être marginale, la pratique de  la 

traduction collective est attestée par de nombreux exemples, parmi lesquels figure la 

participation entre Évelyne Le Garrec297, Monique Wittig et Vera Alves Da Nóbrega298, le 

collectif chargé de traduire Novas Cartas Portuguesas (1972). Ce texte rédigé collectivement 

par Maria Isabel Barreno, Maria Teresa Horta et Maria Velho da Costa est une œuvre littéraire 

emblématique du féminisme portugais qui critique la condition des femmes sous la dictature 

de Salazar299. Peu après sa publication, le livre est rapidement saisi et ses autrices arrêtées pour 

 
293 Des femmes en mouvement hebdo, no 10, 11 au 18 janvier 1980, p. 1.  

294 Paru en octobre 1970 aux éditions Maspero. 
295 Les textes traduits comprennent : Kathy McAffee, Mynna Wood « Bread and Roses” ; Margaret Benston « Pour 

une économie politique de la libération des femmes » ; Bay Area Revolutionary Union, « L’Union des femmes 

pour la libération », Les Bas Rouges de New York, « Manifeste des Bas Rouges de New York » ; Marcia Salo, 

Kathy McAffee « Histoire d’une longue marche » ; Roxanne Dunbar « La caste et la classe : une clé pour 

comprendre l’oppression des femmes » ; Anne Koedt « Le mythe de l’orgasme vaginal » ; Carol Hanisch 

« Problèmes actuels : éveil de la conscience féminine. Le « personnel » est aussi « politique » » ; Kathie Sarachild 

« Un programme pour l’« éveil d’une conscience » féministe » ; Navoni Weisstein « Kinder, Kuche, Kirche, 

comme loi scientifique : la psychologie construit la femme » ; Lucinda Cisler « De l’avortement et de la loi sur 

l’avortement » ; Peekskill Black Unity Party, New York « Pauvres femmes noires et réponses des sœurs ».  

296« Libération des femmes : année zéro », Partisans, op. cit., p. 8 

297 Évelyne Le Garrec (1934-2018) était une journaliste, écrivaine, traductrice et militante féministe. « Évelyne 

Le Garrec », BnF, [en ligne].  
298 Vera Alves da Nóbrega n’est pas une figure largement reconnue dans le contexte littéraire et féministe portugais 

ou français. Hormis son implication dans la traduction des Nouvelles lettres portugaises, les informations 

manquent à son égard.  
299 « Les différentes facettes du régime de Salazar sont dénoncées : la guerre coloniale (en Angola, Mozambique 

et Guinée-Bissau), le système de répression, la violation des libertés individuelles, l’émigration et la situation des 

femmes dans cette société. L’ouvrage touche à des points sensibles d’un régime dictatorial moribond auquel met 

fin la Révolution des Œillets d’avril 1974 après 48 ans de dictature. », María Abreu, Adília Martins de Carvalho, 

« “Soutien Aux Trois Marias !” Sociohistoire D’une Mobilisation Féministe Internationale (1973-1974) », Clio. 

Femmes, Genre, Histoire, no. 58, 2023, p.79-102. 



65 
 

outrage à la morale publique et aux bonnes mœurs. María Abreu et Adília Martins de Carvalho 

écrivent que « ce procès est considéré par des féministes comme un symbole manifeste de la 

répression subie par les femmes –– “c’est nous, les femmes, qui allons être jugées”300 ». À 

l’image des Éditions Des Femmes et de leurs nombreuses entreprises éditoriales, la traduction 

de l’ouvrage en français se relève d’un premier geste de solidarité301.  

Pour rester avec la figure de Monique Wittig, Benoît Auclerc et Yannick Chevalier 

affirment dans leur introduction à Lire Monique Wittig aujourd’hui, que l’œuvre de Wittig 

démontre un caractère « ouvert au travail collectif et collaboratif302 ». Par ailleurs, la 

collaboration traductive sororale ne se limite pas aux amies militantes. Comme le souligne 

Marie-Jo Dhavernas, « la sororité se faisait un peu incestueuse303 », soulignant ainsi la 

proximité extrême et fusionnelle qui liait certaines femmes engagées dans des collectives 

féministes. Cette formulation fait écho à la relation entre Wittig et sa compagne états-unienne, 

Sande Zeig. Leur rencontre a lieu en 1973, lorsque Sande Zeig, récemment arrivée à Paris, 

rejoint un groupe féministe où elle enseigne le karaté304 dans une démarche d’auto-défense 

destinée aux militantes féministes305. Monique Wittig est l’une de ses élèves. Deux ans plus 

tard, elles commencent à écrire ensemble le Brouillon pour un dictionnaire des amantes, paru 

en 1976 aux éditions Grasset306. La collaboration intellectuelle de Wittig et Zeig est le produit 

de l’union de deux éléments : d’une part, un amour partagé, et d’autre part, des valeurs 

féministes communes, savamment entremêlées en deux langues. Bien que publié en français, 

le Brouillon pour un dictionnaire des amantes est le fruit d’une écriture bilingue. Sande Zeig 

décrit leur processus de rédaction lors de leur voyage dans les îles Grecques : « J’écrivais en 

anglais, et Wittig traduisait en français. Nous écrivions dans des carnets. Nous formions notre 

 
300 En France ainsi que sur une échelle internationale, l’affaire a suscité un mouvement de soutien, initié par des 

féministes latino-américaines et françaises basées à Paris. Des actions de protestation, conférences de presse, 

lectures publiques et manifestations ont été organisées, notamment une procession aux flambeaux à Paris et des 

lectures-spectacles au Palais de Chaillot. María Abreu et al., « “Soutien Aux Trois Marias ! ”…. » op. cit. 

301 Maria Isabel Barreno, Maria Teresa Horta et Maria Velho da Costa, Nouvelles lettres portugaises, traduit du 

portugais par Vera Alves Da Nóbrega, Évelyne Le Garrec, Monique Wittig, Éditions du Seuil, 1974 [1972]. 
302 Benoît Auclerc, Yannick Chevalier, “Introduction”, Lire Monique Wittig aujourd’hui, Lyon, Presses 

universitaires de Lyon, 2012. 
303 Marie-Jo Dhavernas, « et ta sœur… », op. cit., p. 38. 
304 Le GLIFE (Groupe de Liaison et d’information femmes enfants). Émilie Notéris, Wittig, Paris, Éditions Les 

Pélégrines, 2022, p. 120. 
305 Anne F. Garreta in Monique Wittig, Sande Zeig, Le Brouillon pour un dictionnaire des amantes, Paris, Grasset, 

1976, p. 224. 
306 Cette œuvre poétique et subversive prend la forme d’un dictionnaire qui va de A à Z, et tente de (ré)définir 

l’amour, le désir et les identités lesbiens, dans une réalité alternative. 

https://books.openedition.org/pul/person/4194
https://books.openedition.org/pul/person/2942


66 
 

propre société307. » Quand les éditions Grasset contactent Wittig qui vient de s’installer aux 

États-Unis avec Zeig, c’est pour l’informer qu’ils souhaitent publier l’ouvrage sous un seul 

nom, invoquant « des raisons commerciales308 ». Cette proposition – en apparence anodine – 

révèle en réalité les logiques éditoriales patriarcales qui continuent à privilégier la figure de 

l’auteur.rice unique, identifiable au détriment des dynamiques collaboratives. Pourtant, les 

deux autrices s’y opposent fermement, revendiquant un travail de cocréation. De plus, 

mécontentes des traductions des ouvrages antérieurs de Wittig, elles décident en 1979 de 

traduire elles-mêmes Brouillon pour un dictionnaire des amantes vers l’anglais sous le titre 

Lesbian People: Material for a Dictionary309.  

Plus tard, entre 1979 et 1984, à Gualala en Californie, Monique Wittig et Sande Zeig 

travaillent ensemble à l’écriture, à la traduction et à l’adaptation théâtrale de The Constant 

Journey, soit Voyage sans fin, une réinterprétation lesbienne de Don Quichotte, avec des 

personnages exclusivement féminins. La pièce sera présentée pour la première fois en anglais 

avant d’être jouée à Paris en 1985 sous le nom de Voyage sans fin310. 

L’exemple de Monique Wittig mis à part, une illustration de la traduction collective en 

tant qu’acte féministe est encore mieux perçue dans le cas de l’équipe de traduction de Our 

Bodies, Ourselves (1970) ou en français, Notre corps, nous-mêmes (1976) 

 

 

 

 

 

 

 
307 Sande Zeig in Émilie Notéris, Wittig… op. cit., p. 122. 
308Émilie Notéris, Wittig…op. cit.,p. 122. 
309 Hélène Vivienne Wenzel, “The text as body/politics: An appreciation of Monique Wittig’s writings in 

context”, Feminist Studies, no. 2, 1981, p. 265.  
310 Émilie Notéris, Wittig … op. cit., p. 126. 



67 
 

a) Our Bodies, Ourselves. “Please share this book with others.” 

« Merci de partager ce livre autour de vous311 », c’est le message au dos du livre de Our Bodies, 

Ourselves, manuel de santé et de sexualité féministe publié en 1970 aux États-Unis. Le Boston 

Women’s Health Book Collective, groupe de 

féministes militantes, est à l’origine de cet ouvrage, 

initialement un livret, fondé sur les témoignages de 

quatre cents femmes étatsuniennes. Selon Kathy Davis 

dans son ouvrage complet sur OBOS, cette « bible de la 

santé des femmes […] a influencé la manière dont des 

générations de femmes ont perçu leur corps, leur 

sexualité et leurs relations, ainsi que leur santé 

reproductive et générale312 ». Sur six décennies, les 

résultats des ventes de cette publication ont atteint un 

seuil quatre fois supérieur à ceux du Deuxième sexe de 

Simone de Beauvoir, un best-seller international 

incontestable313. En 2006, Our Bodies, Ourselves avait été 

traduit en vingt langues et adapté sept fois en réponse aux 

besoins spécifiques identifiés chez les femmes dans divers 

pays à travers le monde, à la manière d’un palimpseste314. De 1977 à 1985, il y a eu au moins 

dix réimpressions en France de Notre corps, nous-mêmes315. 

Cet ouvrage de self-help trouve son origine dans le constat de lacunes dans les 

connaissances du corps médical quant aux expériences vécues par des femmes. Il offre aux 

femmes des outils pour prendre conscience de leurs besoins spécifiques et mieux appréhender 

leur expérience corporelle316. Ainsi, OBOS se distingue par son caractère pionnier en apportant 

des épistémologies autres que la perspective masculine, « l’œil de Dieu » comme le dit Donna 

 
311 Ma traduction. 
312 Ma traduction. Kathy Davis, The Making of Our Bodies, Ourselves…, op. cit., p. 2.  
313 Ibid., p. 6.  
314 Kathy Davis, Ibid., p. 51. 
315 Entretien avec Nicole Bizos et Anne Raulin, Paris, 06/03/24. 
316 Ma traduction. Kathy Davis, The Making of Our Bodies, Ourselves … op. cit., p. 121. 

La première édition française de 

Notre corps, Nous-mêmes, Albin 

Michel, 1977. 



68 
 

Haraway317. Cela a pour but d’aborder des thèmes alors tabous : la santé sexuelle des femmes 

et leurs droits reproductifs, la contraception, les règles, l’avortement318, les MST, 

l’accouchement, la dépression post-partum ou encore la ménopause, le viol et l’homosexualité 

féminine. « Il inclut des pratiques diversifiées, allant de l’auto-examen (des seins, du col de 

l’utérus, du vagin et de la vulve) aux thérapies alternatives (traitements à domicile pour les 

infections vaginales, changements nutritionnels, remèdes à base de plantes et extraction 

menstruelle)319. » 

Anne Raulin, l’une des traductrices françaises de OBOS, explique : « “Notre corps, 

nous-mêmes”, n’est pas le même projet que “mon corps, moi-même” […] En y participant de 

son point de vue, de son expérience, de son histoire, de son projet de vie, on engage ainsi une 

dynamique de transformation collective320. » Par cette remarque, elle met en lumière le 

fondement politique et méthodologique du projet OBOS ainsi que de la sororité : il ne s’agit 

pas simplement d’un témoignage individuel sur le corps féminin, mais d’une construction 

collective des savoirs à partir des subjectivités multiples. 

b) Traduire en sororité : le collectif de traduction français de Notre-corps, Nous-

mêmes (1977)321 

En 1973, Anne Raulin322, une jeune Parisienne de vingt-deux ans, effectue son deuxième 

voyage aux États-Unis. Cet été-là, elle séjourne à Boston, chez des amies rencontrées lors d’un 

précédent voyage en Tchécoslovaquie. Un jour, s’ennuyant, elle se rend sur le campus de 

Harvard, où elle découvre Our Bodies, Ourselves. Elle décrit ce moment comme « inouï ». 

Militante féministe, Anne Raulin fait partie d’un groupe de parole à Paris, gauchiste mais 

surtout informel, rassemblant quatre ou cinq amies. Parmi elles, Nicole Bizos323, qui avait 

 
317 Ma traduction de “God’s eye”. Donna Haraway (1988) in Richa Nagar, Kathy Davis, Judith Butler, Analouise 

Keating, Claudia de Lima Costa, Sonia E. Alvarez, Ayşe Gül Altınay, Emek Ergun, and Olga Castro, “A Cross-

Disciplinary Roundtable on the Feminist Politics of Translation”…, op. cit., p. 131. 
318 Alors pas légal aux Etats-Unis. Les autrices décrivent la méthode Karman pour pratiquer l’extraction 

menstruelle ainsi que l’avortement. Dans la deuxième édition de OBOS, le terme « avortement » apparaît un total 

de cinq cent trente-six fois. 
319Ma traduction. Kathy Davis, The Making of Our Bodies, Ourselves…, op. cit., p. 122. 
320 Anne Raulin, « Notre corps, nous-mêmes, une histoire planétaire », conférence, Festival des Réclusiennes 

« Partager », Ste Foy la Grande, 8 juillet 2023. 
321 Sauf indication contraire, les propos ci-dessous proviennent d’entretiens réalisés le 6 mars et le 29 mai 2024, 

ainsi que d’échanges de mails ultérieurs, avec Anne Raulin et Nicole Bizos. 
322 Anne Raulin est professeure d’anthropologie et de sociologie urbaines, à l’université Paris Nanterre. 
323 Nicole Bizos est psychanalyste féministe.   



69 
 

fréquenté, parmi d’autres, le groupe Psychanalyse et Politique pendant un temps. Si elle garde 

un bon souvenir de ce temps, elle déplore toutefois le « dogmatisme » souvent reproché à ce 

groupe324. Nicole apprend l’existence de OBOS par le biais d’un ami voyageant aux États-Unis. 

Elle éprouve aussitôt la nécessité de le traduire et de l’adapter pour un lectorat français, désir 

partagé par Anne Raulin.  

Les deux féministes rassemblent alors une équipe pour concrétiser ce projet. Catherine 

Benoît325, Sophie Mayoux326, Lyba Spring327 et Brigitte Petit-Archambault328, rejoignent Anne 

et Nicole. Avant même d’entreprendre le travail de traduction, elles soumettent l’ouvrage aux 

Éditions Des Femmes dans l’espoir de le faire publier au sein du milieu féministe. Sophie 

Mayoux relate, dans un entretien sur Radio Libertaire, qu’elles ont été victimes d’un refus 

catégorique329. Selon ses mots, elles se sont fait « jeter ». Anne Raulin explique que OBOS était 

un ouvrage pratique, aux antipodes du courant psychanalytique, théorique et intellectuel du 

corpus habituel de Des Femmes. En effet, ce qu’Anne Raulin appréciait le plus dans cet 

ouvrage était le fait qu’il ne défendait pas de ligne politique explicite, mais offrait une pause 

par rapport au caractère éminemment théorique des mouvements français de l’époque, souvent 

source de tensions. Par ailleurs, Sophie Mayoux souligne que certaines recommandations du 

livre –– comme l’utilisation du yaourt dans le traitement des infections vaginales –– suscitèrent 

de fortes désapprobations de la part de Des Femmes. Les éditions du Seuil rejettent également 

le projet. Finalement, Peter Israël de Simon & Schuster –– la maison d’édition qui était chargée 

de la version états-unienne de OBOS –– a aidé à trouver un accord avec Albin Michel lors d’un 

déplacement en France. 

 María Lugones écrit que « la pratique critique du féminisme » est « comme un “voyage 

à travers le monde”, une forme de solidarité interculturelle et interraciale qui consiste à établir 

 
324 Dorothy Kaufmann-McCall, “Politics of Difference: The Women’s Movement in France from May 1968 to 

Mitterrand”, Signs, vol. 9, no. 2, 1983. 
325 Catherine Benoit est désormais pédopsychiatre à la retraite et féministe. 
326 Sophie Mayoux est traductrice littéraire professionnelle. Elle n’a malheureusement pas pu être interviewée 

dans le cadre de cette étude, étant engagée bénévolement dans des travaux de traduction pour Amnesty 

International. 
327 Lyba Spring se définit comme une militante à temps plein, engagée pour le climat à Toronto, Canada. Elle a 

également travaillé comme éducatrice de santé sexuelle pendant plus de trente ans.  
328 Brigitte Petit-Archambault est, selon les dernières nouvelles transmises par Nicole Bizos et Anne Raulin, 

l’assistante artistique de l’artiste plasticienne française Champion Métadier. Elle se passionne depuis longtemps 

pour les arts martiaux asiatiques ainsi que pour les arts plastiques.  
329 Sophie Mayoux, Radio Libertaire, 4 mai 2016. Merci à Nina Faure pour le partage de cette émission.  

https://fr.wiktionary.org/wiki/%E2%80%93
https://fr.wiktionary.org/wiki/%E2%80%93
https://fr.wiktionary.org/wiki/%E2%80%93
https://fr.wiktionary.org/wiki/%E2%80%93
https://fr.wiktionary.org/wiki/%E2%80%93
https://fr.wiktionary.org/wiki/%E2%80%93
https://fr.wiktionary.org/wiki/%E2%80%93
https://fr.wiktionary.org/wiki/%E2%80%93


70 
 

des liens (partiels) entre les femmes par la reconnaissance de la différence330 ». Judy Norsigian 

et Norma Swenson du Boston Women’s Health Book Collective se sont rendues plusieurs fois 

en France pour participer à la traduction et assister à la sortie de l’ouvrage. Elles ont également 

échangé par courrier tout au long de sa réalisation. Par-delà les frontières, la traduction tisse 

des liens entre sœurs. En effet, selon 

Richa Nagar, la traduction « n’est pas un 

voyage direct ou linéaire à travers les 

langues, les concepts ou les contextes, 

c’est une danse — un va-et-vient 

complexe entre, parmi et à travers des 

sites discursifs situés à de multiples 

endroits — sans origine ni destination 

fixes331 ». Pour Kathy Davis, « Les 

traductions mondiales de OBOS ont 

[également] contraint les autrices 

étatsuniennes à reconsidérer leurs propres 

conceptions du corps et de la santé des 

femmes dans une perspective plus transnationale.332 » L’argument de « l’impérialisme 

culturel » étatsunien n’est pas applicable dans le cas de OBOS : « Les contributrices hors USA 

ont leur mot à dire : elles se sont démarquées du produit américain, ont produit leur propre 

mouture, qui n’ont pas été sans influencer en retour les versions américaines333. » 

Selon Noémie Grunenwald, OBOS/NCNM incarne « la force collective334 ». À l’instar 

de la réalisation de OBOS, pendant quatre ans, la traduction et l’adaptation française NCNM 

est né d’un travail collectif dans l’esprit de la sororité, du début à la fin. Chaque membre du 

collectif a été chargée de traduire de manière autonome des chapitres, tout en participant aux 

relectures collectives. Certains chapitres nécessitant une connaissance médicale spécialisée ont 

permis, selon Nicole Bizos, de rencontrer « des femmes extraordinaires », élargissant les 

frontières de la sororité du collectif de NCNM. 

 
330 Ma traduction. Richa Nagar in Richa Nagar et al., Feminist Translations …. op. cit., p. 131.  

331 Ma traduction. Richa Nagar in Ibid., p. 124.  
332 Ma traduction. Kathy Davis in Ibid., p. 113. 
333 Anne Raulin, « Notre corps, nous-mêmes, une histoire planétaire » … op. cit. 
334 Noémie Grunenwald, Sur les bouts de la langue… op. cit., p. 67. 

De gauche à droite, de haut en bas : Anne Raulin, Sophie 

Mayoux, Nicole Bizos. En bas de gauche à droite : 

Catherine Benoît, Brigitte Petit-Archambault, Lyba 

Spring. Source : Archives privées d’Anne Raulin. 

 

 

 



71 
 

Malgré leurs études, emplois à temps plein et autres projets, Nicole Bizos confie : « On 

était pas mal ensemble », particulièrement durant la dernière phase. C’est-à-dire, pour clore 

leur travail, elles se sont retirées pendant une semaine dans le cabanon du père d’Anne, au cœur 

des bois. Selon Nicole, elles ne se sont jamais vraiment disputées.  

 

L’histoire retracée ici s’inscrit dans un parcours global. Au-delà du cas de NCNM, les multiples 

collectifs internationaux chargés de traduire / d’adapter OBOS à travers le monde, ont adopté 

une méthodologie de travail collectif335, restant fidèle à la dynamique originale –– féministe et 

sororale336. Comme évoqué précédemment, leur sororité se manifeste notamment par 

l’anonymat : « La posture collective fait que les noms d’autrices, de traductrices, ou de 

collaboratrices et témoins, sont nombreux et peu mis en avant : ils disparaissent sous le nom 

collectif […]337. »  

En décalage avec les pratiques collectives et sororelles des collectifs féministes, une autre 

question se pose : qu’en est-il des traductrices ayant œuvré sur des textes féministes publiés 

par des maisons d’édition généralistes ? Quel est leur rapport au féminisme ? Ont-elles joué un 

rôle actif ou passif dans la transmission des savoirs féministes ? 

 

II. Traduire les féminismes dans les maisons d’édition généralistes : un acte 

désengagé ? 

Pour passer d’un acte clairement revendiqué comme féministe à des pratiques plus 

ambivalentes, ce chapitre s’attache à explorer le travail de traductrices ayant proposé des 

traductions de textes féministes au sein de maisons d’édition généralistes. Outre les figures 

emblématiques des féminismes français de la deuxième vague qui ont contribué à la traduction 

d’ouvrages pour ces maisons d’édition338, il convient d’étudier d’autres traductrices dont les 

 
335 Il y a eu de rares cas de traduction « solitaire » comme celui de la première édition italienne sortie en 1974, 

traduite par une militante féministe et traductrice professionnelle, Vicky Franzinetti. À la sortie de la traduction 

française, Anne Raulin a eu l’occasion de rencontrer cette dernière pour lui en remettre un exemplaire. 
336 Pour la réédition de NCNM paru en 2020, un nouveau collectif a également été formé. Notre corps, nous-

mêmes, Hors d’Atteinte, collection Faits et Idées, 2020. 
337 Anne Raulin, « Notre corps, nous-mêmes, une histoire planétaire » … op. cit. 
338 Par exemple Catherine Bernheim, Yvette Roudy, Monique Wittig … 

https://fr.wiktionary.org/wiki/%E2%80%93
https://fr.wiktionary.org/wiki/%E2%80%93


72 
 

noms reviennent fréquemment. À partir d’indices fragmentaires, il s’agit de mesurer leur 

éventuelle implication féministe — explicite ou implicite — voire leur absence. Les notices de 

la BnF, parmi d’autres sources, révèlent que nombre de ces traductrices recensées ont traduit 

d’autres œuvres de femmes ou féministes au cours de leur vie, ce qui suggère, au minimum, un 

certain intérêt pour les questions féministes et possiblement une forme d’engagement 

intellectuelle et politique. 

Parmi elles, Raymonde Coudert se distingue. En 1981, elle traduit de l’italien le 

Courrier du Cœur339 d’Elena Gianini Belotti aux Éditions Des Femmes — maison d’édition 

clairement positionnée dans le paysage féministe. Puis en 1991 elle propose une traduction de 

L’Affaire Protheroe d’Agatha Christie — le premier roman mettant en scène la détective Miss 

Jane Marple — publiée par les éditions Librairie des Champs-Élysées. Ce roman de fiction ne 

relève pas d’un féminisme revendicatif mais la présence centrale d’une figure féminine 

détective dans un genre longtemps dominé par des personnages masculins peut être lue comme 

un geste féministe. Dès lors, de telles démarches relèvent-t-elles du féminisme de cette 

dernière ? En tout cas, son parcours universitaire témoigne de l’intérêt qu’elle porte à la 

question des femmes dans la littérature : en 1997, elle soutient, sous la direction de Julia 

Kristeva, une thèse intitulée Du féminin dans À la recherche du temps perdu, de Marcel Proust, 

qui donne lieu, en 1998, à la publication de son ouvrage, Proust au féminin. 

Henriette Étienne (1906 ?-1993) constitue une autre figure notable. Traductrice 

prolifique pour Denoël-Gonthier, entre 1966 et 1975, elle traduit douze ouvrages à portée 

féministes, parmi lesquels L’un et l’autre sexe : le rôle d’homme et de femme dans la société 

de Margaret Mead, Les femmes à la recherche d’une quatrième dimension (1969) de Betty 

Friedan, et De l’esclavage à la ségrégation : les femmes noires dans l’Amérique des Blancs de 

Gerda Lerner (1975), œuvre rare en France à l’époque, consacrée aux femmes noires aux États-

Unis. Par la diversité et la cohérence de ses choix éditoriaux, Étienne incarne une traductrice 

investie dans la transmission des pensées féministes étrangères. 

 
339 Dans cet ouvrage, l’autrice revient sur son expérience en tant que chroniqueuse pour la revue mensuelle 

italienne Noi donne (Nous les femmes) et y inclut des lettres. Elle explique : « J’avais toujours détesté le courrier 

du cœur des journaux féminins. J’avais peur de ce qui pourrait remplir l’espace de la rubrique, peur de devenir 

une sorte de “Madame Bonheur de gauche”. Je sous-estimais ainsi, et de beaucoup, ce que les femmes pourraient 

me dire. » 

Quatrième de page, Elena Gianini Belotti, Courrier au cœur, Paris, Éditions Des Femmes, 1981 [1979]. 



73 
 

Enfin, il faut également mentionner la romancière, directrice littéraire et traductrice, 

Élisabeth Gille (1938-1996), qui traduit cinq des six ouvrages de Kate Millett, publiés en 

français entre 1971 et 1981, aux éditions Stock340. Plongée dès l’enfance dans le monde 

littéraire (elle est la fille de l’écrivaine russe d’expression française, Irene Némirovsky341), 

Gille incarne une figure intellectuelle polyvalente. En parallèle de ses traductions féministes 

figurent une vingtaine de textes reflétant la diversité des intérêts littéraires d’Élisabeth Gille, 

allant du roman policier à la science-fiction. En effet, elle prend la direction de la collection de 

science-fiction, « Présence du futur » en 1976 chez Denoël, avant de prendre la tête des éditions 

Rivages en 1992, spécialisées dans la littérature étrangère et les romans policiers342. Son 

parcours éditorial et traductif démontre que la pratique traductive féministe peut coexister avec 

un engagement plus large dans le champ littéraire, sans nécessairement s’y réduire. 

 

Que retenir de ces trois profils parcellaires de traductrices ? Il apparaît que les ouvrages 

féministes ou centrés sur les vécus des femmes, aient suscité un intérêt suffisant pour justifier 

leur traduction par ces femmes. Était-ce le fruit d’un engagement féministe préexistant, ou ont-

elles été sollicitées par les éditeurs en raison de leur sexe, dans la logique qu’une femme est 

mieux adaptée à la traduction d’un texte écrit par une femme et sur des femmes ? Bien que 

cette question puisse relever d’un certain essentialisme, il convient de la resituer dans son 

contexte sociohistorique. En effet, l’analyse du genre des traduteur.rice.s des textes féministes 

publiés par les éditions généralistes entre 1964 et 1981, révèle que sur quatre-vingt-deux 

traducteur.rice.s, seuls douze étaient des hommes343 : les femmes sont donc largement 

surreprésentées lorsqu’il s’agit de traduire des textes féministes ou centrés sur les femmes. 

Néanmoins, bien que les hypothèses concernant l’engagement féministe des 

traductrices nécessitent plus de vérification, l’examen de leur parcours à travers les textes 

qu’elles ont traduits et/ou écrits, met en lumière leur sensibilité aux enjeux féministes. Il 

 
340 La politique du mâle (1971) [1970] ; La prostitution. Quatuor pour voix féminines (1973) [1973] ; En vol 

(1975) [1974] ; Sita (1978) [1977] ; La cave. Méditations sur un sacrifice humain (1980) [1979]. Il convient de 

souligner que le temps écoulé entre la publication de l’œuvre originale et la traduction de Gille est particulièrement 

bref. 
341 À travers son premier roman Le Mirador, Gille explore la vie d’une femme confrontée à l’héritage douloureux 

de sa mère, une célèbre écrivaine, morte en déportation pendant la Deuxième Guerre mondiale. Élisabeth Gille, 

Le Mirador, Stock, 1992.  
342 Roger Cousin, « Gille Élisabeth », Over blog, 8 novembre 2010, [en ligne]. 
343 Tableau de traductions en annexe.  



74 
 

démontre par ailleurs, une fois de plus, que la traduction peut constituer un vecteur 

d’expression féministe discret, mais pleinement légitime, même au sein des structures 

éditoriales non militantes. 

Par ailleurs, ces observations biographiques soulèvent une question complémentaire : 

en quoi l’expérience d’être étrangère et féministe influe-t-elle sur l’engagement féministe par 

la traduction ?  

 

III. Être étrangère et féministe, la traduction comme moyen de s’engager ? 

Dans un article paru en 2023, l’Iranienne Mahdis Sadeghipouya, traductrice, journaliste et 

chercheuse en études sur le genre et la sexualité, revient sur sa traduction en farsi de In the 

Name of Women’s Rights: The Rise of Femonationalism (2017) de la sociologue Sara R. Farris. 

L’intitulé de son article, « Quand la traduction se fait activisme344 », témoigne de 

l’autoréflexion de l’autrice tout au long de son propos, autour de la traduction qu’elle a 

effectuée, ceci en tant que féministe. Elle y illustre le lien intrinsèque entre son engagement 

féministe et la traduction de cet ouvrage qu’elle découvre et traduit depuis la France, où elle 

vit depuis 2017, impulsée par son admission en thèse au Laboratoire d’études de genre et de 

sexualité (LEGS) à l’Université Paris 8. Menacée d’emprisonnement en Iran comme deux de 

ses camarades militantes féministes, elle décide en 2018 de s’exiler en France 

définitivement345. Consciente de l’importance de la traduction pour le militantisme, elle est 

membre du comité scientifique du Dictionnaire du Genre en Traduction en ligne, un 

dictionnaire :  

« plurilingue en ligne [qui] a pour objectif de contribuer à la compréhension des voyages des 

concepts et du brassage des idées concernant le genre (et par conséquent aussi la sexualité et 

le(s) féminisme(s)) dans nombre de langues et de cultures. Il vise à éclairer la façon dont ces 

notions sont comprises dans des contextes linguistiques, sociaux, politiques et culturels 

différents, et dont les études de genre se sont développées dans ces contextes divers346. »  

 
344 Mahdis Sadeghipouya, « Quand la traduction se fait activisme. À propos de la traduction de In the Name of 

Women’s Rights. The Rise of Femonationalism en farsi », La Revue Nouvelle, vol. 1, no. 1, 2023, p. 39-43. 
345 Échange avec Mahdis Sadeghipouya sur LinkedIn, 24/05/2025. 
346 Dictionnaire du genre en traduction, IRN International Research Network, [en ligne]. 



75 
 

En Iran, la censure étatique empêche la publication et la diffusion de l’ouvrage de Sara 

R. Farris, aussi bien en farsi qu’en anglais347. Loin de son pays traversé par un contexte socio-

politique tumultueux, Mahdis Sadeghipouya réfléchit à son activisme348 « actif » 

d’autrefois par rapport au constat du présent : « Lorsque je vivais en Iran, mon activisme 

prenait la forme d’activités communautaires, associatives et organisées, mais celui-ci a 

quasiment cessé à mon arrivée en France349. » Cette rupture s’explique en partie par la 

« méconnaissance des espaces activistes de ce pays350 » en tant qu’étrangère. Néanmoins, 

Sadeghipouya s’empare de la traduction, l’un des recours qui semble être le plus accessible et 

propice à « lutter » dans la diaspora. « C’est cet éloignement, et cette impossibilité d’être avec 

les manifestant.e.s dans la rue qui m’ont poussée à entreprendre la traduction de l’ouvrage de 

Farris351. » Elle résume l’importance de cet acte sur un plan personnel, et plus largement, pour 

sa communauté persanophone : 

« La traduction, pour un.e traductrice.eur vivant à l’étranger et qui poursuit son activisme en 

dehors de son pays d’origine, est un outil de contribution à une langue, à des cultures, un soutien 

à ses camarades, à un peuple, et à tous.tes celleux qui parlent et vivent cette langue. Cet outil 

peut être l’une des dernières armes que ces traductrice.eurs utilisent pour poursuivre leur 

activisme, une arme pour créer des transformations et des prises de conscience. Pour reprendre 

les mots de la grande Julia Kristeva, “un garde-fou contre le mal de la banalité”. Je dirais que 

la traduction en action est un pas à faire pour résister à l’aliénation d’une langue, de camarades, 

d’un peuple, et surtout de nos luttes. Le processus de traduction de In The Name of Women’s 

Rights: The Rise of Femonationalism […] a joué ce rôle pour moi ». 

Le cas de Mahdis Sadeghipouya — aussi contemporain soit-il — soulève l’intéressante 

question de la place des féministes étrangères au sein des groupes féministes français pendant 

les années MLF. De cela découle l’hypothèse que la traduction leur a également fourni un 

débouché d’expression féministe, et cela, dans les deux sens dialectiques : vers le pays 

d’origine ou vers le pays d’accueil. Dans la continuité de cette analyse, il serait pertinent de 

considérer les questions suivantes : existe-t-il une proportion significative d’étrangères qui ont 

assumé le rôle de « passeuse » du féminisme à travers la traduction, et si oui, quelles en sont 

 
347 Mahdis Sadeghipouya, « Quand la traduction se fait activisme ... », op. cit., p. 39. 
348 Elle préfère le terme « activisme » à celui de « millitantisme ». Idem 

349 Ibid., p. 40. 

350 Mahdis Sadeghipouya, « Quand la traduction se fait activisme ... », op. cit., p. 40. 

351 Idem 



76 
 

les particularités ? Quelles sont les motivations de ces femmes : un désir d’échanger des 

épistèmês culturelles féministes, une frustration de ne pas pouvoir assumer d’autres fonctions 

au sein d’un groupe nécessitant une meilleure maîtrise du français, un mélange des deux, ou 

toute autre raison ?  

En effet, il semble que des féministes étrangères ont toujours réussi à pénétrer les 

cercles internes des groupes féministes français, contribuant ainsi — à de degrés divers — à 

leur fonctionnement, mais aussi à une sorte d’hybridation culturelle, idéologique et linguistique 

féministe. Audrey Lasserre estime qu’à un moment donné aux prémices du MLF en 1969, « le 

noyau dur est délimité à Monique Wittig, Gille Wittig, Margaret Stephenson, Marcia 

Rothenburg, Antoinette Fouque, Françoise Ducrocq, Josiane Chanel, et Suzanne Fenn352 ». 

Deux Étatsuniennes figurent parmi elles. L’une d’elle, connue auparavant sous le nom de 

Margaret Stephenson, Namascar Shakti353 a participé à la cérémonie de dépôt de gerbe en 

l’honneur de la femme du soldat inconnu sous l’Arc de Triomphe le 26 août 1970. La date 

coïncide en effet avec une grande manifestation organisée à New York pour commémorer le 

cinquantenaire de l’obtention du droit de vote des femmes354 — un choix délibéré par les 

féministes françaises, affirmant ainsi leur solidarité de lutte avec leurs homologues états-

uniennes. En mai de cette même année, elle signe, aux côtés de sa compatriote Marcia 

Rothenberg ainsi que de Monique Wittig355, le texte pionnier « Combat pour la libération de la 

femme356 », paru dans la revue L’Idiot international357. Dans cet article qui constitue un 

 
352 Audrey Lasserre, Histoire d’une littérature en mouvement …, op. cit., p. 79. 

353 De retour aux États-Unis en 1974, elle est admise en doctorat avec son projet de thèse consacrée à l’œuvre de 

Monique Wittig. Elle raconte ainsi avoir pris « […] à ce moment-là une décision symboliquement importante pour 

moi : je traîne depuis trop longtemps le nom de mon ex-mari, Howard Willis Stephenson III. Personne ne me 

connaît à Santa Cruz ; c’est le moment de l’abandonner. Je me suis mariée à dix-neuf ans ; j’ai divorcé à 

vingt- trois ans, je n’ai pas d’enfant. Arrivée en France à vingt-sept ans, je suis devenue lesbienne à trente et un. 

Il faut que je me donne un nom à moi. Comment ? Au même moment, j’assiste à des leçons de yoga et de 

méditation à la Société Ananda Marga à Palo Alto. Notre enseignante, Charlotte, nous dit toujours en entrant et 

en sortant de la salle : “Namascar” ! Ce qui veut dire : “Je salue la divinité qui est en toi.” Cela s’accorde avec 

mes convictions : qu’il y a du sacré dans tout être ».  

Namascar Shakti (était professeure de langue et littérature françaises à l’université de Florida Atlantic, Floride. 

Françoise Flamant, À tire d’elles… op. cit., p. 18, 158. 
354 Bibia Pavard in Bibia Pavard et al., Ne nous libérez pas…, op. cit., p. 273. 
355 Collectif, « Combat pour la libération de la femme », L’idiot international, Paris, mai 1970, p. 13-16. 
356 Le titre qu’elles avaient soumis était « Pour un Mouvement de libération des femmes », ignoré par la rédaction 

du journal. Nadja Ringart, « Découvrir le Torchon Brûle », FemEnRev, [en ligne]. 
357 « L’Idiot international est un journal pamphlétaire français qui fut fondé et dirigé par Jean-Edern Hallier. 

Journal assez proche du maoïsme au départ avec une tendance libertaire et contre-culturelle. », « Résumé », 

Sudoc.fr, [en ligne]. 



77 
 

premier jalon dans la manifestation d’un MLF naissant358, les autrices s’appuient fortement sur 

les exemples étatsunien et anglais, notamment par le biais de la traduction. Par exemple, les 

autrices semblent présenter aux lecteur.rice.s français.e.s des termes encore rares à l’époque 

tels « sexisme359 » (« Les Américaines qui ont commencé leur lutte de libération, appellent 

“sexisme” la ségrégation dans laquelle nous sommes maintenant… »), et « chauvinisme 

mâle360 » (« Cette suprématie, cette attitude de classe caractérise le mâle, les Américaines en 

lutte l’appellent le “chauvinisme mâle ” »). Parmi Marx, Engels, ou encore Shakespeare, elles 

citent et traduisent des propos marquants de Bobby Seale, cofondateur du Black Panther 

Party361 ou le graffiti d’une militante anglaise362. On peut imaginer que les États-Uniennes du 

groupe aient traduit et partagé ces nouveaux termes et références avec leurs camarades 

françaises, contribuant ainsi à enrichir le vocabulaire et les cadres théoriques de la lutte 

féministe en France.  

Ici, nous examinerons le postulat du rôle de traductrice des étrangères à partir de deux 

féministes étrangères, actives pendant les années 1970 en France. Rencontrées lors de nos 

recherches –– l’une lors d’un entretien363, et l’autre dans les archives–– respectivement Judith 

Ezekiel et Grainne Farren apportent des pistes de réflexion sur le sujet. Judith Ezekiel partage 

sa vie entre deux pays, la France et les États-Unis qu’elle quitte en 1975 à l’âge de 19 ans. Elle 

part d’Aix-en-Provence où elle faisait ses études pour s’installer dans la capitale et s’implique 

aussitôt dans des groupes féministes et politiques. Par la suite, elle devient professeure de 

civilisation américaine à Toulouse, et également d’études de genre aux États-Unis, se 

spécialisant dans les afro-féminismes américains364. Quant à Grainne Farren, traductrice 

 
358 Selon Christine Delphy, « Le Mouvement de libération des femmes est apparu en France avec ce nom au cours 

de l’été 1970, grâce à quatre manifestations publiques », dont la première dans le texte « Combat pour la libération 

des femmes. » Christine Delphy, « Les origines du Mouvement de libération des femmes en France », Nouvelles 

Questions Féministes, 1991, p. 137. 
359 L’Idiot international, mai, 1970, p. 13. Le mot sexisme est officiellement adopté dans la langue française dans 

l’édition de 1975 de Larousse « Terme employé par les mouvements d’émancipation pour définir l’attitude 

dominatrice des hommes à l’égard des femmes et la situation dominante qu’ils ont occupent dans la société. » 

Anne Zelensky, Histoire de vivre… op. cit., p. 72. 
360 « Combat pour la libération de la femme », L’Idiot International… op. cit., p. 13. 
361 « La lutte contre le chauvinisme mâle est une lutte de classe…Il est étroitement lié au racisme… et perpétué 

aux U.S.A. par les classes dominantes… L’homme blanc a pris une nana, il l’a foutue sur un piédestal et il lui a 

donné une torche à tenir. Moi, je dis, mettez-lui une mitraillette dans l’autre main. », « Combat pour la libération 

de la femme », L’Idiot International… op. cit., p. 16. 

362 « Les rêves de Freud sont les cauchemars des femmes. » Ibid., p. 13. 
363 Entretien avec Judith Ezekiel, 28/03/2024, Paris.  
364 Elle a effectué une thèse à Paris 8 en 1987 intitulée Une contribution à l’histoire du mouvement féministe 

américain : l'étude de cas de Dayton, Ohio 1969-1980. 



78 
 

irlandaise, elle participe activement dans le Groupe Mères Célibataires à Paris de 1976-1978. 

Ses traces sont plus parcellaires et proviennent du fonds d’archives du MLAC situé au Centre 

des Archives du Féminisme365. Les informations disponibles à son sujet sont indissociables des 

archives du groupe. Toutes les deux s’engagent au sein de groupes et microcosmes féministes 

de façons diverses et variées, mais la traduction y figure toujours.  

a) De l’Ohio à Paris : l’itinéraire féministe de Judith Ezekiel au prisme de la 

traduction  

Dès son arrivée en France, Judith Ezekiel, alors étudiante à l’Institut d’études politiques d’Aix- 

en-Provence, a recours à la traduction comme vecteur d’expression de son esprit féministe, 

déjà fortement affirmé depuis l’âge de treize ans, grâce à la fréquentation de groupes de 

consciousness raising dans l’Ohio, le lieu de son enfance. En France, alors, les women’s studies 

étaient encore embryonnaires et moins institutionalisées qu’aux États-Unis. Mais certaines 

universités françaises avaient commencé à intégrer des approches féministes dans leur cursus. 

Par exemple, à l’Université Paris 7, l’historienne Michelle Perrot organise le premier cours 

d’histoire des femmes à l’automne 1973, tandis qu’Yvonne Knibiehler fait de même en 

Provence dans le même domaine de l’histoire366.  

À l’Institut d’études politiques d’Aix-en-Provence, Judith Ezekiel affirme avoir suivi 

un cours où elle a pu réaliser un exposé oral consacré à l’ouvrage Against Our Will: Men, 

Women and Rape (1975) de l’États-unienne Susan Brownmiller. Ce choix impliquait la 

traduction de plusieurs extraits. Aux États-Unis, le livre de Brownmiller est rapidement devenu 

une référence dans les milieux féministes, à une époque où le viol demeurait un sujet très peu 

étudié367, sans faire mention du tabou qu’il constituait. De plus, Brownmiller y aborde la 

question du viol d’un point de vue historique et féministe. Ezekiel ajoute que ses collègues 

aussi bien que ses enseignant.e.s ont manifesté leur appréciation pour ce qui relevait d’une 

avant-première du texte, la traduction en français paraît l’année suivante en 1976 aux éditions 

Stock368.  

 
365 Groupe Mères Célibataires, Fonds MLAC, 10 AF 35, Centre des Archives du Féminisme. 
366 Françoise Thébaud, Écrire l’histoire des femmes et du genre, Lyon, ENS Éditions, 2017, [en ligne]. 
367 Hannah Rae Evans, Adam Lankford, “Sex, Power, and Violence: What Do the Rape Incidents in Susan 

Brownmiller’s Against Our Will Actually Show?”, International Criminal Justice Review, 0(0), 2024. 
368 Susan Brownmiller, Le viol, traduit de l’anglais (États-Unis) par Anne Vilelaur, Paris, Stock, 1976.  



79 
 

Il est à noter que ce texte, quoique étranger, résonne avec le contexte socio-historique 

en France en 1975, l’année où Judith Ezekiel s’y installe. En début d’année, le 17 janvier, la 

loi Veil est adoptée. Ce texte législatif marque un tournant dans l’histoire du Mouvement de 

libération des femmes, en initiant une transformation des revendications de ce mouvement. 

S’ensuit une transition progressive de la lutte pour le droit à l’avortement –– emblématique des 

cinq premières années des luttes féministes françaises –– vers d’autres sujets de contestation. 

L’avortement demeure toutefois sur l’agenda féministe : la loi Veil, initialement à 

l’essai pour une durée de cinq ans, a été prolongée indéfiniment en 1979369. De plus, le droit 

au remboursement de l’IVG par la Sécurité Sociale n’a pris effet qu’en 1982370. Cela dit, une 

diversification des sujets de contestation féministes apparaît à partir de l’année 1975. En 

premier lieu, il y a l’insurrection contre l’année internationale de la femme déclarée par l’ONU 

en 1975 et la naissance d’un féminisme d’État371, vus par de nombreuses comme étant 

essentialiste et l’objet d’une récupération du féminisme à des fins politiques372, « une année 

gadget373 ». Par ailleurs, une attention croissante est portée aux droits des personnes 

homosexuelles374. Enfin, d’autres revendications urgentes dans le temps sont également à 

l’ordre du jour comme une nouvelle proposition de loi sur le viol dans le sillage du Procès 

 
369 Michelle Zancarini-Fournel, Florence Rochefort, Bibia Pavard, Les lois Veil. Les événements fondateurs : 

Contraception 1974, IVG 1975, Paris, Armand Colin, 2012. 
370 À l’initiative de la ministre des Droits des femmes Yvette Roudy, du Mouvement pour le Planning Familial et 

l’association Choisir. Bibia Pavard et al., Ne nous libérez pas…, op. cit., p. 362. 
371 Le terme féminisme d’État renvoie à une certaine institutionnalisation des revendications féministes. En 

France, l’arrivée de François Mitterrand marque une vraie institutionnalisation du féminisme en 1981. Dans le 

premier gouvernement de Pierre Mauroy, un ministère des Droits de la Femme est instauré sous la direction 

d’Yvette Roudy. Avant cette étape, le féminisme à l’échelle institutionnelle était assez faible et marqué notamment 

par la création d’un secrétariat d’État à la Condition féminine confié à la journaliste Françoise Giroud par Valéry 

Giscard d’Estaing en 1974, ainsi que l’instauration de l’Année internationale de la femme en 1975. Mais, 

certain.e.s chercheur.euse.s, comme Geneviève Pruvost, suggèrent que ces initiatives, tout en visant l’égalité, 

peuvent être influencées par des objectifs politiques ou symboliques, reflétant les limites et les ambiguïtés du 

féminisme d’État. 

Bibia Pavard et al., Ne nous libérez pas…, op. cit., p. 334, 357.  

Geneviève Pruvost, « 4. Les effets du féminisme d’état », in De la « sergote » à la femme flic. Une autre histoire 

de l’institution policière (1935-2005), Paris, La Découverte, 2008. [Livre électronique sans pagination]. 
372 Marie-Thérèse Van Lunen-Chenu, « L’année de la femme, libération ou récupération », in Les Cahiers du 

GRIF, n°6, 1975, p. 61-64. 
373 Libération, 4 mars 1975. 
374 La première manifestation en France contre la répression de l’homosexualité a eu lieu en juin 1977.  

Le Lézard du Péril mauve & Ortie 14, Manifestation contre la répression de l’homosexualité : juin 1977, [DVD], 

France, 1977.  



80 
 

d’Aix, très médiatisé grâce à l’avocate de renom Gisèle Halimi qui défend avec succès les deux 

victimes375. 

Judith Ezekiel précise qu’à l’époque, son français écrit était encore approximatif. 

Pourtant, photographe passionnée, elle documentait assidûment les manifestations et les grèves 

auxquelles elle participait. Cette barrière linguistique, toutefois, s’estompait progressivement. 

En effet, elle n’a jamais véritablement entravé son engagement dans des groupes féministes 

locaux, notamment à son arrivée en 1977 à Paris. Elle fréquente le cercle Elisabeth Dmitriev, 

une branche de l’Alliance marxiste révolutionnaire, créée en mai 1971 par des militantes376. 

Cette même année elle s’implique dans la revue féministe La Revue d’en face377, à la suite 

d’une rencontre fortuite avec un membre du collectif de rédaction. Celui-ci l’héberge à 

l’occasion d’une fête du Parti Socialiste Unifié378 (PSU, 1969–1989), à laquelle Ezekiel assiste 

à Paris.  

En 1977, elle retourne à Dayton, dans l’Ohio, afin de terminer sa dernière année 

d’études avant de revenir en France. C’est l’occasion de retrouvailles avec son amie féministe 

étatsunienne Julia Reichert, qui vient de co-réaliser un documentaire mettant en scène les 

femmes présentes au premier rang des luttes syndicales des années 1930 aux États-Unis, Union 

Maids (1976)379. Cette dernière souhaite diffuser le film sur le marché français qu’elle estime 

difficilement accessible. Reichert lui confie alors une bobine de 16 mm du film. De nouveau, 

Ezekiel se retrouve dans le rôle de passeuse : linguistique et culturelle. Elle co-traduit et co-

sous-titre le film avec une amie française Catherine Grunblatt, dans un entre-soi féministe. En 

 
375 Le Procès d’Aix désigne le cas du viol en 1974, de deux lesbiennes Anne Tonglet et Araceli Castallano, de 

nationalité belge, lors d’un séjour en Aix-en-Provence. Le procès s’ouvre contre leurs deux agresseurs en 1978. 

Claire Bataille, « Viol : Une loi nouvelle pour assurer leur ordre », Cahiers du féminisme, no. 14, 1980.  

Jean Bérard, « Dénoncer et (ne pas) punir les violences sexuelles ? Luttes féministes et critiques de la répression 

en France de mai 68 au début des années 1980 », Politix, 107(3), 2014, p. 61-84, [Article en ligne sans pagination]. 
376 Gill Allwood, Wadia Khursheed, “Gender and class in Britain and France.”, Journal of European Area Studies, 

9, no. 2, 2001, p.163-189, p. 17. 
377La Revue d’en face était une revue féministe entre 1977 et 1983, fondée par un groupe de femmes engagées 

politiquement, notamment issues du Cercle Dimitriev et d’autres courants de gauche radicale. La revue se 

voulait une « Revue de politique féministe », selon le sous-titre. Elle explore une diversité de rubriques qui 

articulent la dimension personnelle et politique du féminisme. 

« La Revue d’en face », FemEnRev, [en ligne]. 
378 Selon Bibia Pavard, « Le Parti socialiste unifié (PSU), attentif à toutes les luttes, se présente quant à lui comme 

le parti le plus authentiquement proche du mouvement féministe, notamment dans le numéro de  Tribune 

socialiste consacré aux “droits des femmes” en février 1978. » D’ailleurs, « Huguette Bouchardeau (née en 1935) 

est représentative de ces militantes du PSU qui participent localement aux groupes femmes autonomes et mènent 

un combat féministe en parallèle dans le parti. » Bibia Pavard et al., Ne nous libérez pas…, op. cit., p. 337. 
379 Jim Klein, Miles Mogulescu, Julia Reichert, Union Maids, New Day films, 1976. 



81 
 

outre, elle inscrit le film à de nombreux festivals, comme le Festival du Cinéma Militant à 

Rennes en 1979380 par exemple, où elle se rend pour le contextualiser et raconter l’histoire des 

femmes dans le mouvement ouvrier de son pays381. Elle sous-titre un autre film382 féministe 

par la suite, suivant la même chaîne de production : With Babies and Banners de Lorraine Gray 

et Anne Bohlen, nominé aux Oscars dans la catégorie de meilleur documentaire en 1978383.  

En ce qui concerne son engagement au sein de La Revue d’en face, sa contribution se 

caractérise par sa diversité. Si ses photographies illustrent fréquemment les articles de la revue, 

c’est principalement par ses travaux de traduction que son apport est identifié, dans la mesure 

où elle n’est pas systématiquement créditée en tant que photographe. Elle emprunte souvent 

ses initiales pour signer un article/ une traduction, dans le cadre de la démarche sororelle qui 

prévaut à l’époque.  

Plus tard, à partir des années 1980, elle rédige ses propres articles, souvent consacrés 

aux féminismes des États-Unis, ce qui fait d’elle une sorte de correspondante étrangère dans 

des revues militantes ainsi qu’académiques, habilitée à traiter les sujets concernant son pays 

d’origine. Sa prise de parole en français dans des articles témoigne de sa nouvelle aisance dans 

la langue française par rapport à son arrivée en France à dix-neuf ans.  

En 1978, Judith Ezekiel interviewe la féministe américaine Kate Millett, qui est de 

passage à Paris pour une conférence à Beaubourg. De faite, déjà présente à l’événement pour 

rencontrer l’une des femmes impliquées dans la production de Union Maids, Judith Ezekiel est 

sollicitée pour animer une table ronde avec Kate Millett elle-même. Ne s’estimant pas 

interprète, sa réponse aurait été néanmoins « what the hell384 ». À la suite de cette première 

rencontre avec Millet, elle obtient un entretien avec l’auteure de La Politique du Mâle (1970). 

À ce stade des années 1970, Kate Millett est une voix qui compte dans les milieux féministes 

internationaux. En tout cas, les traductions de ses œuvres en français démontrent une certaine 

 
380 « À Rennes. Union Maids » in Histoires d’Elles, n°10, 1979. p. 15. 
381 De plus, elle rédige un article de présentation du film dans La Revue d’en face, et y traduit les commentaires 

de Julia Reichert.  

Judith Ezekiel, « “Union Maids”, Film américain de Julia Reichert, Jim Klein et Miles Mogulescu bientôt diffusé 

en France » in La Revue d'en face, n°3, 1978. p. 57-58. 
382 Il est important de souligner que les travaux de traduction et de diffusion ont été réalisés de manière bénévole 

par Ezekiel, relevant l’aspect fondamentalement militant de son engagement traductif.  
383 Unions Maids a également connu un succès auprès des critiques. Il a été nominé pour le Prix George Sadoul.  

Judith Ezekiel, entretien op. cit.  
384 Dans ce contexte, on pourrait traduire cette expression par : « Pourquoi pas ? » 



82 
 

popularité : Sexual Politics (1971), The Prostitution Papers (1972), Flying (1975) et Sita 

(1978) sont traduits respectivement chez Denoël-Gonthier et Stock dans des délais relativement 

brefs par rapport à leurs dates de parution originales en anglais. En outre, son nom revient très 

fréquemment dans les revues féministes françaises de l’époque385. C’est ainsi que Judith 

Ezekiel assure la traduction cette table ronde pour le numéro 4 de la revue en novembre 1978. 

Le résultat de cette rencontre se traduit par deux articles non-signés, conformément à 

l’esprit collectif et anonyme qui caractérise les revues féministes de l’époque386. Kate Millett 

y discute de la Libération des femmes aux États-Unis, fait une rétrospective sur ses écrits 

passés, et sur le mouvement des prostituées qui était le sujet de son ouvrage The Prostitutions 

Papers387. Effectivement dans cet entretien, le travail de sexe et le féminisme font l’objet de 

comparaison entre les deux pays, ceci dans le sillage de la première mobilisation de 

travailleuses de sexe le 2 juin 1975 à l’église Saint-Nizier, à Lyon, soulevant le débat de 

l’abolition ou de la réglementation du travail de sexe. La situation aux États-Unis, selon Millett, 

est comparable, et difficile à réduire à deux camps bien distincts. De plus, Millett y aborde un 

sujet qui fait écho à un enjeu de plus en plus pressant en France : la place de lesbiennes ou 

bisexuelles dans le mouvement féministe388, une situation souvent assimilée au nom de 

« lesbianisme radical » qui commencent à provoquer des dissensions au sein de groupes 

féministes à ce stade de la deuxième vague389.  

 

 
385 Une simple recherche dans la base de données de FemEnRev en est la preuve.  
386 Le travail de numérisation et de mise en valeur de revues féministes entrepris par FemEnRev a permis de 

révéler les identités des quelques contributrices. Nadja Ringart écrit dans la présentation du Torchon brûle : 

« Alors pourquoi lever ici, pour FemEnRev, l’anonymat des contributrices, au risque de trahir l’idée originale 

d’un journal collectif, pluriel et délibérément anonyme ? Précisément pour rendre à  ce journal sa dimension 

plurielle et faire connaître beaucoup de noms de celles qui ont fait ce mouvement et ce journal si particuliers, afin 

qu’elles ne soient plus effacées derrière les plus connues d’entre elles. » Nadja Ringart, « Découvrir le Torchon 

brûle », FemEnRev, [en ligne]. 
387 Kate Millett, Prostitution Papers, Paladin, 1971. 

La traduction française paraît dans la collection « Femme » de Denöel-Gonthier en 1972.  

La prostitution : quatuor pour voix féminines, traduit de l’anglais (États-Unis) par Élisabeth Gille. 

388 Voir le chapitre « Traduire pour fuir : le cas de Monique Wittig » (p. 83) qui détaille la fin de la revue Questions 

Féministes en raison des désaccords autour de la place du lesbianisme dans les revendications du mouvement.  
389 Judith Ezekiel, Yane Marette, Kate Millett, Corinne Welger, « 1. Le women’s lib’ » et « 2. Le mouvement des 

prostituées », in La Revue d’en face, n°4, 1978. p. 53-60. 

https://femenrev.persee.fr/issue/torch_0753-0501_1971_num_6_1
https://www.sudoc.abes.fr/cbs/xslt/DB=2.1/SET=2/TTL=1/CLK?IKT=1016&TRM=La+prostitution
https://www.sudoc.abes.fr/cbs/xslt/DB=2.1/SET=2/TTL=1/CLK?IKT=1016&TRM=La+prostitution
https://www.sudoc.abes.fr/cbs/xslt/DB=2.1/SET=2/TTL=1/CLK?IKT=1016&TRM=La+prostitution
https://www.sudoc.abes.fr/cbs/xslt/DB=2.1/SET=2/TTL=1/CLK?IKT=1016&TRM=La+prostitution


83 
 

b) De Dublin à Paris : l’itinéraire féministe de Grainne Farren au prisme de 

la traduction  

Bien que le parcours de Grainne Farren diffère à plusieurs égards de celui de Judith Ezekiel, il 

s’inscrit néanmoins dans une dynamique comparable sous l’angle de la traduction et de 

l’engagement féministe. D’après les tracts diffusés à l’époque, le Groupe Mère Célibataires est 

créé en 1976 à Paris. Les traces de ses activités sont attestées jusqu’en 1978 quand il compte 

une quarantaine de membres. Le groupe est né du constat qu’il fallait : 

« rompre l’isolement où elles se trouvent [nous nous trouvons] trop souvent dans une société 

fondée sur le couple et la famille patriarchale, […] rencontrer d’autres femmes vivant, parfois 

différemment la même situation, […] lutter ensemble, […] et [..] prendre en main elles-mêmes 

leurs [nous-mêmes nos] propres problèmes390 ». 

Parmi les organisatrices se trouve, depuis le début de la création du groupe, Grainne 

Farren. Une liste des membres –– quelques-unes d’entre elles n’étant que de passage –– a été 

conservée et fournit les informations suivantes : les noms et adresses des mères, les noms des 

enfants et leur date de naissance, la profession de la mère et un numéro de téléphone. Parmi les 

professions représentées figurent une juriste, une bibliothécaire, une sociologue, une 

professeure, une infirmière, une standardiste et une traductrice. Cette dernière correspond au 

profil de Grainne Farren, domiciliée au 75 avenue Ledru-Rollin, dans le 12ᵉ arrondissement de 

Paris, mère de Owen, né en 1968391. Les signes de sa nationalité irlandaise se manifestent 

clairement à travers son nom, celui de son fils, mais surtout par les documents conservés dans 

le fonds d’archives du groupe. Grainne Farren signe un compte rendu de trois pages, tapés à la 

machine, apportant des informations sur un groupe dublinois de soutien aux mères célibataires, 

Cherish392. Ce compte rendu est basé sur des entretiens qu’elle avait menés avec les membres 

de ce groupe en 1976, avant la création officielle du groupe à Paris393. Tout comme le Groupe 

Mère Célibataires, Cherish a été fondé par quelques femmes non-mariées en 1972, à une 

époque où l’État irlandais leur imposait une grande précarité. Au-delà des aspects matériels, 

l’Irlande de l’époque, profondément catholique, désapprouvait vivement les mères non 

 
390 Tract, Groupe Mères Célibataires, Fonds MLAC, 10 AF 35, Centre des Archives du Féminisme, consulté le 

6/12/2023 
391 « Liste de membres », Ibid.  
392 Voir annexe. 
393 « Compte-rendu des entretiens que j’ai eu avec des membres de Cherish en juillet et aout 1976. ». Voir annexe. 



84 
 

mariées, un stigmate inscrit dans l’imaginaire collectif est institutionalisée par la législation394. 

Peu à peu l’association étend rapidement son action, menant à la fois des campagnes de 

sensibilisation et des démarches de lobbying auprès des ministères pour obtenir une allocation 

inédite dédiée aux mères célibataires. Ces efforts aboutissent en 1973, lorsque le gouvernement 

introduit, dans son budget, une aide hebdomadaire de 8,50 £395. 

Dans ce compte rendu, Grainne Farren contextualise la situation socio-économique et 

politique en Irlande, qu’elle qualifie de conservatrice, avant de raconter l’histoire et les 

revendications du groupe. Grainne Farren conclut que ce groupe très actif et bien ancré à 

Dublin, dont la présidente en 1976 n’est autre que la sénatrice du Parti travailliste, Mary 

Robinson396 –– elle deviendra la première Présidente de la République irlandaise en 1990 –– 

pourrait servir de modèle au groupe parisien397 : 

 

 

De plus, Farren traduit un tract de présentation de Cherish398, dans lequel ressortent 

quelques fautes d’orthographes, de syntaxe, des anglicismes, et l’usage d’expressions plus 

familières qui montrent que la traductrice emploie un français plutôt correct, mais un marqueur 

de son « étrangeté ». Néanmoins, cette entreprise de traduction démontre qu’elle était engagée 

dans une démarche d’intégration et de partage culturel féministe de son pays.  

 
394 Le nom du groupe a été choisi avec soin. « Cherish », qui veut dire « chérir », est un terme tiré de la 

Proclamation de la République irlandaise de 1916 : « La République garantit la liberté religieuse et civile, l’égalité 

des droits et des chances à tous ses citoyens, et déclare sa détermination à poursuivre le bonheur et la prospérité 

de toute la nation et de toutes ses parties, en chérissant tous les enfants de la nation de la même manière. » Ainsi, 

elles s’appuient sur cette promesse pour faire avancer les droits des mères non-mariées.  

Ma traduction. “25 years of Cherish”, site web de One Family, [en ligne]. 
395 Ibid 
396 Tract de la conférence de Cherish dans le fonds Groupe Mères Célibataires, Fonds MLAC.  
397 Ibid., p. 3. 
398 Voir annexe. 

Compte rendu de Grainne Farren, Fonds Groupe Mères 

Célibataires, Centre des Archives du Féminisme. 

 



85 
 

En outre, se trouve dans les archives du groupe, une présentation rédigée en anglais afin 

de faire appel aux anglophones de Paris. Il se peut que Grainne en ait été l’autrice. Elle a 

également traduit un extrait d’un article par le Sappho Collective, situé à New York sur la 

consciousness raising399, une pratique féministe qui voit le jour aux États-Unis à la fin des 

années 1960 dans des milieux féministes. Le terme fait référence au « processus de la prise de 

conscience… permettant aux femmes de développer une conscience politique de leur 

oppression […] 400». Judith Ezekiel401 –– bien placée à la frontière de deux façons d’être 

féministes –– remarque que cette pratique ne s’est jamais réellement implantée dans le 

répertoire des modi operandi féministes en France402. L’article non daté que Grainne Farren a 

rendu accessible aux membres de son groupe, démontre une volonté de traduire et de décliner 

cet outil féministe dans un contexte français.  

Pour terminer sur le rôle de passeuse de Grainne Farren, un compte rendu de 1977 

évoque l’organisation ambitieuse d’une « Réunion internationale des mères célibataires » au 

Luxembourg, dont cette dernière se charge. Les pays participants le jour de la rédaction du 

compte rendu incluaient : l’Irlande, la Grande-Bretagne, l’Allemagne, la Belgique, la Hollande, 

la Suisse et l’Italie403. 

 

Dans le microcosme que constitue un groupe féministe, chacune a un rôle à jouer, contribuant 

au fonctionnement collectif ; ces rôles peuvent être tantôt visibles, tantôt discrets. À travers ces 

deux portraits se dessine le rôle subtil de « passeuses » de l’Étatsunienne et l’Irlandaise au sein 

de leurs groupes féministes. En effet, leur engagement féministe passait fréquemment par le 

prisme des langues ; leur bilinguisme et leur position d’étrangères les conduisaient 

régulièrement à jouer le rôle de traductrices et de vectrices culturelles. Ce positionnement ne 

se limite pas à une simple fonction linguistique : il témoigne également d’une forme 

 
399 « Consciousness raising », Sappho Collectif, traduit de l’anglais (États-Unis) par Grainne Farren. Voir annexe. 
400 Idem 
401 Entretien avec Judith Ezekiel, op. cit. 
402 Une recherche dans la base de données de FemEnRev démontre que le terme n’apparaît qu’une fois pendant 

les années 1970, dans les petites annonces du Torchon brûle. Une annonce écrite en anglais indique : 

“Consciousness raising group for English Speaking women starting soon. Information Call DAN 33-07. Chambre 

50.  « Un groupe de prise de conscience pour les femmes anglophones commence bientôt. Pour plus 

d’informations, appelez DAN 33-07. Chambre 50. », « Petites annonces », Le Torchon brûle, n°4, 1972, p.  21.  
403 Il ne reste pas de trace de cette rencontre, qu’elle ait eu lieu ou non. 



86 
 

d’engagement stratégique, permettant de surmonter les barrières culturelles et linguistiques 

tout en affirmant leur présence au sein du mouvement. 

Avaient-elles pourtant conscience de l’importance de leur faculté de traductrice en tant 

que féministe au sein des groupes en France ? Dans le cas de Grainne Farren, nous n’avons pas 

de réponse. Concernant, Judith Ezekiel, lors de l’interview, il semblait qu’elle ait pris compte 

de la valeur de ses traductions mais cela de façon rétrospective. Cette prise de conscience 

contraste avec celle des traductrices féministes contemporaines, comme Mahdis Sadeghipouya 

et Noémie Grunenwald404, qui perçoivent clairement la traduction comme un levier stratégique 

pour la diffusion et l’évolution des féminismes. Cette différence souligne combien la 

traduction, bien que cruciale, a longtemps été sous-estimée comme mode d’engagement 

militant.  

Cela dit, avec le recul que nous offre le présent, il est désormais possible de reconnaître 

et de valoriser ces traductrices et ce travail à leur juste mesure. En effet, la traduction est un 

outil de lutte important. Pour Monique Wittig, il a même joué un rôle transformatif, tant sur le 

plan personnel que sur les plans politique et idéologique, en facilitant la circulation et le 

développement de sa pensée. C’est précisément ce point que nous examinerons dans le chapitre 

suivant.  

 

IV. Traduire pour fuir : le cas de Monique Wittig 

En 2024, la pensée de Monique Wittig résonne plus haut et fort dans les milieux féministes et 

queer en France que pendant sa période d’engagement dans le Mouvement de libération des 

femmes. En effet, à partir de 1976, la romancière, théoricienne et militante féministe et 

lesbienne part vivre outre-Atlantique avec sa compagne états-unienne, Sande Zeig, et y reste 

vingt-sept ans –– soit jusqu’à la fin de sa vie. L’historienne Laure Murat la qualifie de 

« messie405 » en France où ses ouvrages sont plus largement diffusés maintenant 

 
404 Noémie Grunenwald, Sur les bouts de la langue… op. cit. 
405 Sophie Joubert, “Literature as a Trojan Horse”, France-Amérique, mars 2023, [en ligne].  



87 
 

qu’auparavant, témoignant de l’actualité de sa pensée, incarnée par cette citation devenue 

slogan aujourd’hui : « les lesbiennes ne sont pas des femmes406 ». 

L’année 2023 a été baptisée « l’année Wittig407 » en commémoration du vingtième 

anniversaire de sa disparition, mais également pour célébrer les cinquante ans de la parution 

du Corps lesbien408, ouvrage qui propose la déconstruction érotique du corps lesbien, une 

« perspective […] diamétralement opposée à celle des textes différentialistes » de l’époque409 

sur les corps des femmes410. En 2020, l’actrice Adèle Haenel lit un extrait du Corps lesbien lors 

d’une émission diffusée sur France Inter411. Cette lecture contribue à remettre l’œuvre de 

Monique Wittig sur le devant de la scène, conduisant à sa réédition par les Éditions de Minuit 

en 2023. Dans la foulée, « l’année Wittig » est lancée : un cycle de conférences et de rencontres, 

mêlant espaces universitaires et échanges plus informels, organisé par l’Association des 

Ami.e.s de Monique Wittig412, témoignant de l’intérêt renouvelé pour son œuvre littéraire, 

théorique et politique.  

Pourtant, cette (re)découverte survient après plus de cinquante ans de silence autour de 

la figure de Monique Wittig, un silence particulièrement marqué en France depuis son départ 

pour les États-Unis. Il faut attendre 2001 pour que ce silence commence à se rompre, avec la 

publication d’un recueil de ses textes théoriques –– traduits –– coordonné par le chercheur 

français des études queer, Sam Bourcier. Ce dernier a dû en effet, traduire l’œuvre de sa 

compatriote, initialement publiée en anglais, vers le français pour un public 

français/francophone.  

Dans cette partie, l’accent est mis sur le rôle libérateur de la langue et de la traduction 

pour l’œuvre et le parcours de Monique Wittig. Plus précisément, il s’agit d’analyser comment 

la langue anglaise, ainsi que la culture et les dynamiques politiques du féminisme états-unien, 

ont participé à l’élaboration, à l’affirmation et à la diffusion de cette pensée.  

 
406 C’est en 1978, aux États-Unis, que Monique Wittig donne voix à ces mots pour la première fois — en anglais. 

Ilana Eloit, Lesbian trouble. Feminism, heterosexuality and the French nation, Thèse de doctorat, London School 

of Economics, Londres, 2018, p. 206. 
407 Les Jaseuses, « 2023 : Année Wittig chez les Jaseuses », 25 septembre 2022, [en ligne]. 
408 Monique Wittig, Corps lesbien, Paris, Éditions de Minuit, 1973. 
409 Ce texte est écrit dans une syntaxe inédite, à l’aide des pronoms scindés par des barres obliques qui 

interrompent le.a lecteur.rice, l’incitant à prendre conscience de la matérialité du genre, ainsi que de la place du 

sujet féminin, ou plutôt lesbien dans un texte. 
410 2023 : Année Wittig, Études wittigiennes, [en ligne]. 
411France Inter, « Carte blanche d’Adèle Haenel », 28 septembre 2020, [en ligne]. 
412 Créée en 2014 à l’occasion des 50 ans de L’Opoponax.  



88 
 

Dans les écrits littéraires, politiques et théoriques de Monique Wittig, le dispositif de l’utopie, 

voire la revendication de l’utopie, est très récurrent. En effet, dans le sillage de Mai-68, le désir 

d’une révolution féministe et lesbienne inachevée pour elle se manifeste à travers son ouvrage 

Les Guerillères (1969), qualifié par Sam Bourcier et la spécialiste wittigienne Suzette 

Robichon, de « pionnier413 ». Il faudrait aussi noter qu’en 1968, au même moment de la 

rédaction des Guérillères, son épopée utopique mettant en scène une guerre des sexes, elle 

traduisait la critique sociale du philosophe et sociologue marxiste américain d’origine 

allemande, Herbert Marcuse, L’Homme unidimensionnel414. Les parallèles entre la pensée de 

Marcuse et celle de Wittig dans leurs œuvres respectives sont fulgurants selon Aurore Turbiau : 

 « Marcuse définit la société “unidimensionnelle”, en s’inspirant d’analyses hégéliennes, 

comme celle qui se caractérise par son autodestruction et la suppression de ses espaces critiques. 

La société unidimensionnelle se laisse dévorer de l’intérieur par sa capacité à absorber d’elle-

même toute réflexion négative […] elle est unidimensionnelle parce qu’entièrement “positive”, 

parce qu’elle est devenue incapable de renoncer au confort que lui apporte sa soumission415 ».  

Monique Wittig, quant à elle, brosse le tableau d’une société échappant à la soumission 

hétéropatriarcale dans Les Guérillères, mais cette réflexion ponctue également presque tous ses 

écrits par la suite. Dans l’acte de traduire, Monique Wittig ne se contente pas de transposer un 

texte d’une langue à une autre : elle s’échappe de sa propre réalité tout en y puisant une matière 

vive pour nourrir ses propres créations littéraires. La traduction devient ainsi un espace de 

transformation, où elle expérimente des formes nouvelles et affirme des utopies lesbiennes 

radicales, en rupture avec les normes dominantes. 

Un autre exemple serait sa traduction de La Passion (1962) en 1982, de l’États-unienne 

Djuna Barnes (1892-1982), romancière et artiste lesbienne. Il faut remarquer que dans sa 

préface416 du recueil de nouvelles La Passion, Wittig en profite pour critiquer l’école de 

l’écriture féminine essentialiste liée aux partisanes du féminisme de Psychanalyse et Politique, 

et à laquelle elle s’opposait fermement. Elle loue le style de Barnes : « l’écriture féminine, c’est 

comme les arts ménagers et la cuisine. Une telle spécification ne concerna pas Djuna 

 
413Suzette Robichon et Sam Bourcier (2005) in Aurore Turbiau, « Sortir de l’enfer unidimensionnel ? L’utopie 

« réelle » de Monique Wittig », Mouvements, vol. 108, no. 4, 2021, p. 80-93 [en ligne] consulté le 18/07/2024  
414 Herbert Marcuse, L’Homme unidimensionnel, traduit de l’anglais (États-Unis) Monique Wittig, Éditions 

Minuit, 1968, [1964]. 
415 Aurore Turbiau, « Sortir de l’enfer unidimensionnel ?... op. cit. » 
416 Un paratexte qui rend la traductrice visible. 



89 
 

Barnes417 ». Chez Wittig, nous constatons un désir ardent de se chercher dans des textes 

étrangers — étatsuniens en particulier — qu’elle traduit elle-même pour certains d’entre eux. 

Ce geste manifeste une forme d’élan vers l’ailleurs, un besoin de fuite. Mais que cherchait-elle 

à fuir, au juste ? 

Ce désir de fuite n’est pas abstrait : il s’ancre dans un contexte politique précis. 

Monique Wittig vit mal ce qu’elle considère l’hétéronormativité dominante du MLF. À la suite 

de nombreuses luttes virulentes internes dans le mouvement et l’inactivité décevante du groupe 

lesbien Gouines Rouges (1971-1974), elle avoue que « la situation était tellement mauvaise 

que j’ai quitté la France [...] J’ai vécu ces sept années (1968/1975) comme un séjour en 

enfer418 ». Elle parle des « formes cauchemardesques que sont devenues les figures d’amies et 

d’amantes419 ».  

S’il fallait résumer la pensée wittigienne en une seule phrase, celle-ci suffirait : « les 

lesbiennes ne sont pas des femmes ». Elle rend en effet compte du fil conducteur de toute une 

œuvre de vie littéraire, théorique et politique : l’aspect socialement construit du sexe et du 

genre, une norme absolue qui épouse l’hétérosexualité, un système imposé, d’où l’altérité 

viscérale des lesbiennes. Mais pendant les années MLF en France, cette réflexion politique 

n’est pas bien accueillie dans le milieu majoritairement « hétéroféministe420 » qui voit dans les 

revendications des lesbiennes, un point de fissure menaçant pour le mouvement, tout comme 

une façon potentielle de le dénigrer et de le discréditer avec le qualificatif « lesbien ». Cela ne 

veut pas dire que les lesbiennes ne font pas partie des groupes féministes — bien au contraire— 

mais qu’elles « ne se présentent pas forcément en tant que telles421 », faisant preuve à la fois 

de discrétion, allant jusqu’à une certaine invisibilisation. Les spécificités des revendications 

lesbiennes ne recoupaient pas celles de la perspective universaliste des femmes qui 

définissaient cette période de luttes féministes, c’est-à-dire des revendications dites 

principalement « hétérosexuelles » : le droit à l’avortement, la lutte contre les violences 

sexuelles à l’encontre des femmes et l’amélioration des rapports femme/homme en général. 

Ilana Eloit, spécialiste en études wittigiennes, résume la situation ainsi :  

 
417 Monique Wittig, « Le point de vue, universel ou particulier », Avant-note à La Passion de Djuna Barnes, 

Flammarion, 1982, reproduit dans La Pensée Straight, op. cit., p. 114. 
418 Lettre de Monique Wittig à Adrienne Rich circa 1980 in Ilana Eloit, Lesbian trouble…, op. cit., p. 90. 
419 Émilie Notéris, Wittig, Éditions les Pérégrines, 2023, p. 133. 
420 Sam Bourcier, « Wittig La Politique » (2001) in Monique Wittig, La Pensée straight, Editions Amsterdam, 

2018, p. 38. 
421 Bibia Pavard et. al., Ne nous libérez pas, …, op. cit., p. 324. 



90 
 

« le paradoxe des lesbiennes engagées au sein du MLF : elles revendiquent leur inclusion en 

tant que femmes et lesbiennes alors que le mouvement est fondé sur un “contrat hétérosexuel” 

qui scelle les droits des femmes hétérosexuelles comme universels et qui définit la féminité par 

rapport à l’hétérosexualité. Elles produisent la différence lesbienne qu’elles cherchent en même 

temps à effacer422 ».  

Monique Wittig décrit le MLF comme « le placard du féminisme » qui fait « tout ce qu’il peut 

pour empêcher [les lesbiennes] d’exister423 ». Wittig, à rebours de cette logique d’effacement, 

veut affirmer pleinement la différence lesbienne424. 

La formule radicale et désormais emblématique « les lesbiennes ne sont pas des 

femmes » aurait été prononcée pour la première fois publiquement, et ce en anglais par 

Monique Wittig, soulignant ainsi l’impact de son exil linguistique er idéologique sur 

l’élaboration de sa pensée. En effet, la langue anglaise et les États-Unis ont permis leur 

formulation. En 1978 a lieu la rencontre annuelle de la Modern Language Association à New 

York où Monique Wittig présente une communication dont le titre deviendra celui d’un 

ouvrage-phare The Straight Mind, présentant son approche « sémiologique de destruction du 

langage », qui déconstruirait l’hétérosexualité du discours du canon littéraire de l’époque, celui 

qui « opprime les lesbiennes féministes et les hommes homosexuels425 ». Toutes les formes 

d’oppression idéologique et physique que subissent ces dernier.ère.s constituent ce qu’elle 

appelle the straight mind ou « la pensée straight ». En effet, l’adjectif straight en anglais 

signifie d’abord « droit », « sans courbes ni détours », voire « franc » ou bien « rigide », mais 

désigne également, dans un registre plus familier, une personne ou un acte, hétérosexuel426. En 

apportant une dimension nouvelle à la pensée matérialiste féministe, Wittig réaffirme que les 

hommes et les femmes, en tant que groupes sociaux fabriqués, sont engagés dans une relation 

 
422 Ilana Eloit, Lesbian trouble, op. cit., p. 145. 
423 Ma traduction. Monique Wittig in Ibid., p. 269. 
424 Pour introduire un peu de nuance, Marie-Jo Bonnet, docteure en histoire, historienne d’art, écrivaine et 

militante de la première heure au sein du MLF, ne partage pas l’idée d’une prétendue persécution des lesbiennes 

au sein du Mouvement. Elle-même lesbienne, elle conteste, dans un article inédit, la version des faits présentée 

par Ilana Eloit, qu’elle juge erronée. « Pour Ilana Eloit, Monique est une victime, et surtout une victime des 

féministes, donc des hétérosexuelles. Sophisme assez stupéfiant quand on connaît l’importance de Monique dans 

les premières années du mouvement […] Cette ignorance du contexte social et politique entraine une vision biaisée 

de l’histoire du MLF qui confine à la manipulation. Rendre les féministes hétérosexuelles responsables de 

l’invisibilisation des lesbiennes, c’est écarter le contexte historique et ignorer volontairement ce qui s’est passé au 

MLF. » Marie-Jo Bonnet affirme au contraire que « le MLF était un espace de libération de l’homosexualité ». 

Marie-Jo Bonnet, « Trouble dans le lesbianisme. Monique Wittig et le Mouvement de Libération de Femmes  », 

article non publié. Merci à Emmanuèle de Lesseps pour le partage de ce texte. 
425 Monique Wittig, La Pensée Straight, Éditions Amsterdam, 2018, [2001], p. 10. 
426 “Straight definition and meaning”, Merriam Webster, [en ligne]. 



91 
 

de codépendance asymétrique, où les femmes sont systématiquement opprimées sur le plan 

aussi bien personnel que social et financier, de sorte que l’hétérosexualité et le capitalisme ne 

peuvent être renversés par ces dernières. Selon Wittig, le lesbianisme est le seul moyen de 

s’extirper véritablement d’un tel système oppressif parce que ce qui définit une femme 

socialement — à savoir son rapport social ainsi qu’affectif et sexuel à l’homme — ne saurait 

s’appliquer à une lesbienne. Elle conclut son intervention avec les mots « les lesbiennes ne sont 

pas des femmes ». Selon la chercheuse Émilie Notéris, la pensée straight « est incluse dans un 

contexte américain, avec lequel elle entre en dialogue, tout en remettant en question le contexte 

français427 ». Les idées mises en avant lors de cette conférence sont publiées dans un article 

deux années plus tard en France/français sous le titre de « La Pensée straight » dans la revue 

Questions Féministes428.  Il est significatif que le mot anglais straight ait été conservé dans le 

titre français, ce choix suggérant que, pour Wittig, la langue française ne lui permettait pas de 

rendre pleinement compte de la complexité et la réalité de sa pensée. En conservant ce terme, 

elle souligne sa position singulière, à l’intersection de deux langues, de deux cultures et  de 

deux systèmes de pensée. 

Christine Delphy demande à Monique Wittig de traduire son texte en français pour ce 

qui sera le dernier numéro de Questions Féministes. Cet article a indirectement provoqué un 

tel tumulte qu’il scinde définitivement le collectif de QF en deux camps : celles qui voient dans 

le lesbianisme « la seule voie vers l’abolition des classes de sexe (Colette Guillaumin, Nicole-

Claude Mathieu, Noelle Bisseret, Monique Plaza, Monique Wittig) et celles qui s’y refusent, 

restant attachées au sujet femme universel (Christine Delphy, Claude Hennequin et Emmanuèle 

de Lesseps) 429», c’est-à-dire, à l’idée que l’hétérosexualité serait compatible avec la libération 

des femmes. Selon Emmanuèle de Lesseps, Bisseret, Guillaumin, Mathieu et Plaza, ont 

commencé à soutenir un groupe lesbien séparatiste de la fac de Jussieu, qui refusait toute 

collaboration avec des femmes hétérosexuelles. Le nouveau courant de lesbianisme radical en 

France inspiré par Wittig, dénonce une « collaboration » des hétérosexuelles avec 

l’« hétéropatriarcat » et ose même les qualifier de « kapos du patriarcat430 ». Ce soutien a mis 

à mal l’unité du collectif de rédaction. Plutôt que de quitter la revue pour en fonder une 

nouvelle, ces éditrices ont poussé à une rupture, forçant l’autre groupe (Delphy, Hennequin et 

 
427 Émilie Notéris, Wittig, op. cit., p. 134. 
428 Idem 
429 Bibia Pavard, Ne nous libérez pas …, op. cit., p. 329. 
430 Idem 



92 
 

de Lesseps) à abandonner le nom Questions féministes et à créer une nouvelle revue pour 

continuer leur travail431.  

Au début des années 1980, Monique Wittig quitte ainsi définitivement QF à la création 

de laquelle elle a participé en 1977, tout en coupant presque tous les liens avec ses camarades 

de lutte. Celles qui restent fondent Nouvelles Questions Féministes, ravivant les tensions. Les 

opposantes ont voulu comparer cette initiative au dépôt du sigle du MLF par les Éditions Des 

Femmes en 1979, cette fois sur le plan des droits d’utilisation du nom de la revue432.  

Le premier numéro de NQF publie une traduction par Christine Delphy de l’article 

d’Adrienne Rich433 en « réponse à Wittig434 ». Poétesse, lesbienne féministe étatsunienne et 

professeure de littérature, Rich signe le texte « Compulsory heterosexuality and Lesbian 

existence » en 1980 qui devient « La contrainte à l’hétérosexualité ». Une nuance se dessine 

par rapport à la radicalité des lesbiennes séparatistes françaises : Adrienne Rich propose le 

concept de « continuum lesbien », expression par laquelle est désigné un « large registre 

d’expériences […] impliquant une identification aux femmes ; et pas seulement le fait qu’une 

femme a eu ou a consciemment désiré une expérience sexuelle génitale avec une autre 

femme435 ». Delphy démontre une nouvelle fois comment la traduction permet de « s’appuyer 

sur une parole extérieure qui fait autorité436 », Adrienne Rich étant considérée, au tout début 

des années 1970, comme l’une des précurseuses d’une déconstruction de l’hétérosexualité dans 

la pensée féministe états-unienne aux cotés de Kate Millett, ce qui souligne également le retard 

de la prise en compte de la question lesbienne dans l’agenda féministe en France. Cela dit, 

après son départ de la scène féministe française, Monique Wittig trouve à l’Université de 

Berkley et de Tucson437 l’occasion d’être entendue et comprise comme elle ne l’avait jamais 

 
431 Marie-Jo Bonnet explique avec un peu d’amertume : « Se sentant trahies, les nouvelles amies de Monique 

[Wittig], dont on ne sait pas si elles l’avaient rencontrée avant son départ aux États-Unis, font un procès à la 

nouvelle équipe par l’envoi d’une sommation par huissier, puis assignation à comparaître devant le Tribunal civil 

de Paris le 14 octobre 1981 », pour l’usage de « Questions Féministes » dans le nom de la nouvelle revue. Marie-

Jo Bonnet, « Trouble dans le lesbianisme… op. cit. ». 
432 Ilana Eloit, Lesbian Trouble…, op. cit., p. 267-268. 
433 Adrienne Rich, « La contrainte à l’hétérosexualité et l’existence lesbienne », traduit de l’anglais [États-Unis] 

par Christine Delphy, Nouvelles Questions Féministes, Éditions Tierce, 1981, p. 15-43. 
434 Bibia pavard in Bibia Pavard et al., Ne nous nous libérez pas…, op. cit., p. 329. 
435 Adrienne Rich, « La contrainte à l’hétérosexualité et l’existence lesbienne », op. cit., p. 32.  
436 Noémie Grunenwald, Sur les bouts de la langue…, op. cit., p. 154 
437 Elle obtient un poste de professeure à l’université d’Arizona où elle enseigne la littérature française et intervient 

dans les « Women’s Studies » de l’époque. En France, il lui était impossible de devenir titulaire à l’université car 

refusait d’effectuer une thèse. Dominique Samson in Émilie Notéris, Wittig, op. cit., p. 123.   



93 
 

été en France. Émilie Notéris parle d’un « exil438 » qui se joue sur le plan physique, idéologique 

aussi bien que langagier.  

Ainsi, les années 1980 marquent le début d’un cycle de productivité et 

d’épanouissement pour Wittig : la « publication d’articles théoriques dans les revues 

féministes, interventions dans des colloques, enseignement, mais aussi écriture439 ». C’est 

effectivement aux États-Unis qu’elle publie en 1992, son recueil de textes le plus connu The 

Straight Mind and other essays chez Beacon Press. Ce recueil est traduit plus tard pour la 

première fois en français, par Sam Bourcier en 2001440. Le sommaire de La Pensée straight 

révèle que sept des dix textes qui composent l’ouvrage ont été initialement rédigés et publiés 

en anglais. C’est ainsi que l’arrivée de Wittig aux États-Unis représente un tournant : c’est à ce 

moment que sa pensée commence à s’articuler en anglais. Cette langue devient alors le terreau 

de son œuvre, la raison même de son émergence.  

De la même manière, tout comme l’hétérosexualité, sa langue maternelle  — le français 

— apparaît comme une imposition, une contrainte héritée plutôt qu’un choix. La langue joue 

un rôle central dans les systèmes d’oppression. Elle peut être imposée de manière explicite — 

comme dans le cas des colons qui contraignent un peuple conquis à adopter leur langue — mais 

elle peut aussi fonctionner de façon plus symbolique. Dans le cas de Monique Wittig, le français 

devient le bastion du système hétérosexuel : c’est la langue même de ses anciennes camarades 

du MLF, qui, en tentant de la réduire au silence, participent à sa marginalisation. Comme Sam 

Bourcier le résume, « le bilinguisme » de Monique Wittig fait comprendre qu’« être lesbienne, 

c’est toujours être exposée à traduire pour se faire entendre441 ».  

George Steiner constate que « comprendre, c’est traduire », c’est essayer « de 

surmonter une différence442 ». Dans l’expérience de Monique Wittig, la différence que 

constituait le fait d’être lesbienne, au sein d’un MLF encore largement ancré dans 

l’hétéronormativité selon elle, n’a pas trouvé d’écoute. 

 
438 Ibid., p. 129. 
439 Benoît Auclerc, Yannick Chevalier, “Notice biographique”. Lire Monique Wittig aujourd’hui, Presses 

universitaires de Lyon, 2012.  
440 Néanmoins, la France devance plusieurs pays. Прямое мышление и другие эссе paraît en russe dès 2002 

(traduction Olga Lipovskaya), suivi de la version espagnole en 2006 sous le titre El pensamiento heterosexual y 

otros ensayos (traduction Javier Sáez del Álamo et Paco Vidarte). Les traductions suivent  : en turc (2013), basque 

(2017), italien (2019), coréen (2019), portugais brésilien (2022) et allemand (2023).  
441 Sam Bourcier in La Pensée straight, op. cit., p. 35. 
442 George Steiner in Francisco Díez Fischer, « L’hospitalité langagière : Paul Ricœur et la question de la 

traduction » Esprit, 2014, p. 87-98.  



94 
 

Pouvons-nous parler d’auto-traduction dans le cas de Monique Wittig ? Traduire sa 

pensée vers l’anglais revient-il au même processus que d’écrire en anglais quand ce n’est pas 

sa langue maternelle ? Y’aura-t-il toujours un élément de traduction, mécanique, même à la 

suite de la maîtrise d’une langue étrangère ? Il apparaît que Monique Wittig oscille toujours 

entre deux langues, deux mondes, deux états d’esprit. Une existence métissée en négociation 

constante. Sherry Simon pose la question suivante : « Le corps peut-il être un lieu de 

traduction ?443 » Elle continue en se penchant sur Freud qui croyait que « la psyché était divisée 

en zones, chacune s’exprimant au moyen d’un vocabulaire différent. Freud appelait la 

“traduction”, la négociation entre ces zones444 ». Dès sa fuite de la France, elle écrit et publie 

en anglais dans des revues féministes, notamment Feminist Issues — l’équivalent états-unien 

de QF/NQF — dont elle est conseillère à la rédaction445. Pourtant Wittig continue à formuler 

ses œuvres littéraires en français — Virgile, non (1985) et Paris-la-politique (1985), par 

exemple — comme si ses vécus et ressentis les plus littéraires et intimes ne pouvaient se 

formuler autrement, ni avec autant de justesse, que dans sa langue maternelle.  

 

En guise de conclusion, si Monique Wittig est parvenue à s’éloigner de la France et du MLF, 

c’est en grande partie grâce aux textes étrangers qui lui ont offert à la fois inspiration et espoir 

— et grâce à sa capacité à transposer sa voix en anglais. Au départ, elle traduit les mots des 

autres, mais au fil du temps, elle finit par traduire les siens vers l’anglais. Par cet acte même de 

traduction, elle s’exile dans son utopie, son locus amoenus, qu’elle trouve aux États-Unis. 

 

 

 

 

 

 

 

 
443 Sherry Simon, À l’écoute des lieux : Géographies de la traduction… op. cit., p. 182. 
444 Idem 
445 Ibid., p. 34. 



95 
 

Conclusion  

Ce mémoire a eu comme objectif d’explorer l’histoire de la traduction de textes féministes en 

en France entre 1964 et 1981, une période marquée par l’effervescence politique, sociale, 

culturelle et intellectuelle, caractéristique de la deuxième vague féministe. En interrogeant les 

enjeux politiques, éditoriaux et personnels de la traduction, j’ai cherché à démontrer que celle-

ci constitue bien plus qu’un simple transfert linguistique : elle s’est révélée être un véritable 

acte d’engagement, un outil d’émancipation, et parfois même une stratégie de résistance 

politique. En somme, la traduction s’est affirmée comme un vecteur essentiel du féminisme, en 

facilitant la circulation transnationale des idées et des pratiques féministes, et en contribuant 

activement à nourrir et à soutenir les luttes menées en France comme ailleurs. 

Ces textes féministes traduits sont arrivés en France par des voies diverses, mais 

certains acteur.rice.s ont largement contribué à leur diffusion, notamment des maisons 

d’édition, qu’elles soient généralistes ou spécifiquement féministes. Tout commence en 1964 

avec la création de la première collection « Femmes » aux éditions Denoël-Gonthier, qui sert 

de caisse de résonance aux mouvements féministes alors émergents en France. Plus tard en 

1974, soit quatre ans après la naissance du Mouvement de libération des femmes, les Éditions 

Des Femmes viennent enrichir le paysage éditorial. Elles offrent un premier catalogue 

d’ouvrages écrits par des femmes et pour les femmes, complété par des traductions, souvent 

venues d’Italie et d’Outre-Atlantique, où les mouvements féministes étaient déjà bien établis. 

Des Femmes se sont avant tout engagées dans une démarche à la fois politisée et éthique, visant 

à sensibiliser aux injustices subies par les femmes à l’échelle internationale, aussi bien dans le 

choix des textes que dans les modalités de leur diffusion. Dans ce contexte, la traduction 

apparaît comme un outil fondamental de l’arsenal militant féministe. 

La deuxième vague féministe se caractérise par sa dimension internationale  : 

l’ouverture croissante au monde, ses évènements et révolutions, facilitée par les voyages, 

favorise les échanges entre femmes et féministes au-delà des frontières. Dans ce contexte 

internationaliste, la notion de sororité entre femmes du monde, s’impose comme un principe à 

la fois pratique et philosophique. Elle se manifeste notamment à travers des pratiques d’écriture 

et de traduction anonyme et/ou collective, qui favorisent l’émergence d’une signature et une 

identité communes, fédératrices pour les femmes. La non-mixité choisie par celles-ci ainsi que 

ce brassage de voix et de nationalités au sein des mouvements féministes, ont trouvé un 

puissant relais dans la traduction, qui a permis de tisser des liens au-delà des frontières 



96 
 

linguistiques et culturelles. D’ailleurs, la traduction permet souvent à des féministes étrangères 

comme Judith Ezekiel et Grainne Farren, installées en France, de faire circuler les idées 

féministes au-delà des frontières nationales et de s’impliquer au sein des groupes féministes 

français. 

De plus, la figure de Monique Wittig illustre avec force l’importance politique de la 

traduction. Son parcours intellectuel, militant et personnel a été profondément marqué par le 

pouvoir libérateur de la traduction. Confrontée à ce qu’elle percevait comme l’hétérocentrisme 

au sein du MLF, un facteur majeur d’entrave, elle peinait à trouver une communauté réceptive 

à ses théories sur la dissociation entre « femme » et « lesbienne ». Ainsi, la traduction et son 

exil aux États-Unis ont constitué pour elle des moyens non seulement d’échapper au MLF mais 

aussi de développer son identité politique en rupture avec les normes établies en France. 

Par ailleurs, cette recherche a également permis de mettre en lumière le rôle souvent 

discret et rarement reconnu de la traduction de textes, perçue comme une forme 

d’infrapolitique. À certaines périodes de l’histoire, la contribution des femmes dans le champ 

de la traduction a été largement minimisée, voire invisibilisée. Cette invisibilisation tend 

toutefois à s’estomper aujourd’hui, et c’est dans cette dynamique que ce mémoire propose 

plusieurs perspectives, à la fois sur l’évolution des pratiques traductives et sur la mutation des 

féminismes dans un contexte contemporain.  

En effet, lorsque l’on évoque la « traduction féministe », elle fait souvent référence à la 

feminist translation, apparue au milieu des années 1980 au Canada, au croisement des sphères 

militantes féministes et universitaires. Cette approche à la traduction repose sur un intérêt 

croissant pour les pratiques traductives envisagées dans une perspective militante assumée. Elle 

présuppose que la traduction constitue un espace intellectuel et politique où le féminisme peut 

s’exprimer et se construire ; où le.a traducteur.rice a le droit de se rendre visible446. L’une des 

stratégies concrètes de cette approche consiste à proposer des traductions intégrant des 

orthographes et des accords grammaticaux épicènes et féministes447. La traduction féministe 

passe également par la retraduction de textes précédemment traduits par des hommes et/ou par 

 
446 Luise von Flotow, Translation and Gender. Translating in the Era of Feminism… op. cit., p. 36-39. 
447 Certain.e.s qui traduisent en féministe, comme Susanne De Lotbiniere-Harwood vont plus loin en 

« féminise[ant] délibérément toute une traduction anglaise d’un texte écrit en “français générique”  », c’est-à-dire 

dans un français marqué par la dominance masculine, car selon elle « ma pratique de la traduction est une activité 

politique visant à faire parler la langue au nom des femmes. Ma signature sur une traduction signifie donc  : cette 

traduction a utilisé toutes les stratégies de traduction féministes possibles pour rendre le féminin visible dans la 

langue. » Ma traduction. Luise von Flotow in op. cit., p. 28, 29. 



97 
 

des traducteur.rice.s aux positions sexistes, homophobes ou antiféministes, lorsque ces versions 

sont jugées discriminatoires, notamment dans la représentation des femmes ou des 

écrivaines448. L’un des exemples les plus emblématiques est la première traduction anglaise du 

Deuxième Sexe de Simone de Beauvoir, réalisée en 1953 par l’Étatsunien Howard Madison 

Parshley449. La version anglaise a considérablement réduit le texte original, amputant près de 

10 % de son contenu. Parmi les coupures, figuraient la suppression de noms de femmes 

marquantes ainsi que l’effacement de thèmes considérés comme tabous à l’époque, notamment 

le lesbianisme. Ces modifications majeures résultaient en grande partie des exigences strictes 

des maisons d’édition, qui imposaient des coupes substantielles, estimant que certains passages 

abordaient trop ouvertement la condition féminine. Cette traduction partielle a ainsi contribué 

à atténuer la portée et la radicalité de l’œuvre originale dans le monde anglophone pendant un 

temps, jusqu’à sa retraduction en 2009 par Constance Borde et Sheila Malovany-Chevallier450. 

La traduction féministe, en somme, ne se contente pas de transmettre un texte d’une langue à 

une autre ; elle promeut une prise de conscience réelle de l’acte de traduire et l’investit comme 

un levier pour faire progresser les causes féministes.  

Pour autant, dans le cadre de cette étude portant sur la traduction pendant la deuxième 

vague féministe, il apparaît clairement que les manières de traduire ainsi que les motivations 

des traductrices féministes, ne relèvent pas d’une démarche semblable. L’engagement militant 

des traductrices durant cette période semble souvent se cantonner à l’acte de traduction lui-

même, sans pour autant impliquer une transformation du texte, ni une vraie prise de compte 

assumée de sa portée politique et symbolique. Une piste pour une étude ultérieure pourrait 

consister à retracer l’accueil et l’adoption des pratiques de la traduction féministe en France, 

depuis l’époque du MLF, où les premières formes de traduction engagées peuvent être 

qualifiées de « prototraduction féministe ». 

Par ailleurs, une autre perspective d’analyse consisterait à examiner l’actuel essor du 

marché du livre féministe traduit en France, en le mettant en regard avec le paysage éditorial 

des années 1970. Du côté de l’édition engagée et féministe, les éditeur.rice.s foisonnent, comme 

Cambourakis, qui, avec sa collection féministe et intersectionnelle « Sorcières » lancée en 

 
448 Ibid., p. 24-34. 
449 Corinne Oster, « La traduction est-elle une femme comme les autres ? - ou l’intérêt d’intégrer les études de 

genre à la traductologie » in Guyonne Leduc, Comment faire des études-genre avec de la littérature, Paris, 

L’Harmattan, 2014, p. 266, 279.  
450 Les traductrices commentent cette démarche dans l’article « Une nouvelle traduction du Deuxième sexe », 

Cahiers Sens public, 28(2), 2020, p. 111- 118.  



98 
 

2015, propose trente ouvrages traduits sur un total de soixante-dix. Les éditions Hysteriques et 

associéEs451 en comptent dix sur quinze tandis que Points sept sur trente-sept. Ces chiffres 

témoignent de l’importance constante accordée à la circulation internationale des pensées 

féministes, amorcée dans les années 1960 en France. 

Il convient également de souligner que chaque maison d’édition mentionnée ci-dessus 

a traduit et publié durant cette décennie, des ouvrages de la deuxième vague alors inédits en 

français. Parmi ceux-ci, les textes de bell hooks452, Audre Lorde453, pionnières de l’afro-

féminisme ainsi que du genre, l’homosexualité et de la classe — des pensées annonciatrices du 

féminisme intersectionnel454 — qui commencent seulement à être traduits. Il serait intéressant 

de s’interroger sur cette absence prolongée de littérature issue du black feminism455 dans le 

 
451 « Hystériques & AssociéEs est une petite maison d’édition qui souhaite accompagner la publication d’autrices 

marginalisées par l’industrie éditoriale et contribuer à la diffusion en français de textes qui ont marqué les 

mouvements féministes, lesbiens et/ou trans. », h&a, Hystériques & AssociéEs, [en ligne]. 
452 bell hooks (1952-2021) était une militante féministe, écrivaine et critique noire états-unienne. bell hooks, Ne 

suis-je pas une femme ? Femmes noires et féminisme, traduit de l’anglais (États-Unis) Olga Potot, coll. Sorcières, 

Cambourakis, 2015 [1981] ; bell hooks, De la marge au centre : Théorie féministe, traduit de l’anglais (États-

Unis) Noémie Grunenwald, coll. Sorcières, Cambourakis, 2017 [1984] ; bell hooks, Tout le monde peut être 

féministe, traduit de l’anglais (États-Unis) Alex Taillard, éditions Divergences, 2020 [2000] ; bell hooks, La 

volonté de changer. Les hommes, la masculinité et l’amour, traduit de l’anglais (États-Unis) Alex Taillard, éditions 

Divergences, 2021 [2004] ; bell hooks, À propos de l’amour, traduit de l’anglais (États-Unis) Alex Taillard, 

Éditions Divergences, 2022 [2000] ; bell hooks, Cultiver l’appartenance, traduit de l’anglais (États-Unis) Noémie 

Grunenwald, coll. Sorcières, Cambourakis, 2023 [2008] ; bell hooks, Rage Assassine. Mettre fin au racisme, 

traduit de l’anglais (États-Unis) Ségolène Guinard, Éditions Divergences, 2023 [1995] ; bell hooks, Communion 

: Aimer en féministes, traduit de l’anglais (États-Unis) Lorraine Delavaud et Hajer Gam, Armand Colin, 

2023 [2002] ; bell hooks, Communion : Aimer en féministes, traduit de l’anglais (États-Unis) Lorraine Delavaud 

et Hajer Gam, Points, 2024 [2002]. 
453 Audre Lorde (1934-1992) était une militante, poétesse, féministe, lesbienne et femme noire états-unienne. 

Audre Lorde, Zami : une nouvelle façon d’écrire mon nom, traduit de l’anglais (États-Unis) Frédérique 

Pressmann, Québec/Genève, Éditions Trois / Éditions Mamamélis, 1998 [1982]  ; Audre Lorde, Sister outsider : 

essais et propos d’ Audre Lorde : sur la poésie, l’érotisme, le racisme, le sexisme, traduit de l’anglais (États-Unis) 

Magalie C. Callise, Québec/Genève, Éditions Trois/ Éditions Mamémlise, 2003 [1994]  ; Audre Lorde, Age, race, 

classe sociale et sexe : les femmes repensent la notion de différence, traduit anonymement et en accès libre en 

ligne, 11 septembre 2007 [1980], [en ligne]. ; Audre Lorde, La Licorne Noire, traduit de l’anglais (États-Unis) 

Gerty Dambury, Éditions L’Arche, 2021[1978] ; Audre Lorde, Le Charbon, traduit de l’anglais (États-Unis) par 

le collectif Cételle, Éditions L’Arche, 2021 [1976] ; Audre Lorde et Pat Parker, Sister Love, traduit de l’anglais 

(États-Unis) Chloé Savoie-Bernard, éditions Points, 2024 [2018] ; Audre Lorde Besoin urgent : choral pour voix 

de femmes Noires, traduit de l’anglais (États-Unis) par le collectif Cételle, Éditions les Prouesses, 2025 [1990].  

454 Nesrine Bessaïh, « Justive reproductive » in Elsa Dorlin (dir.), Feu ! Abécédaire des féminismes présents, 

Éditions Libertalia, 2021. 
455 Selon Elsa Dorlin « Par Black feminism, il ne faut pas entendre les féministes « noires », mais un courant de 

pensée politique qui, au sein du féminisme, a définit la domination de genre sans jamais l’isoler des autres rapports 

de pouvoirs, à commencer par le racisme ou le rapport de classe, qui pouvait comprendre, dans les années soixante-

dix, des féministes “chicanas”, “native américaines”, “sino-américaines”, ou du “Tiers monde.”, Elsa Dorlin (dir.), 

in Black Feminism. Anthologie du féminisme africain-américain, 1975-2000, Paris, L’Harmattan, 2008, p. 21. 

https://www.cambourakis.com/auteur_livre/noemie-grunenwald/
https://www.cambourakis.com/auteur_livre/noemie-grunenwald/
https://www.cambourakis.com/auteur_livre/noemie-grunenwald/
https://www.cambourakis.com/auteur_livre/noemie-grunenwald/
https://www.sudoc.abes.fr/cbs/xslt/DB=2.1/SET=4/TTL=3/CLK?IKT=1016&TRM=Zami


99 
 

paysage de traductions féministes en France. En effet, seuls quatre ouvrages portant sur la 

condition des femmes noires pendant la période étudiée dans ce mémoire, de 1964 à 1981, ont 

été repérés. En 1971, un recueil de textes d’Angela Davis456 est publié par les Éditions Sociales, 

puis Cathy Bernheim traduit la biographie éponyme d’Angela Davis457. De l’esclavage à la 

ségrégation : les femmes noires dans l’Amérique des Blancs458 de l’historienne Gerda Lerner 

paraît en 1975, tout comme le roman policier de Galy Jones Meurtrière459. Mêmes les Éditions 

Des Femmes engagées dans leur mission de traduire les femmes du monde, n’ont pas contribué 

de façon signifiante à la diffusion des textes concernant des femmes noires et racisées.  La 

traduction des œuvres afro-féministes en français constitue ainsi un prisme critique par lequel 

étudier les féminismes français de la deuxième vague et ceux qui ont succédé, longtemps 

centrées sur la condition des femmes blanches460. Le manque de traductions en français pour 

contrer cette vision des féminismes défend ce constat. Comme le souligne la philosophe Elsa 

Dorlin quant à l’accessibilité des ouvrages de bell hooks en France : 

« Je n’aime pas cette expression d’exceptionnalité française mais je pense qu’elle s’applique 

bien à la réception des œuvres de bell hooks en France, l’autrice ayant pour objectif d’être lue 

partout dans le monde et par toutes les classes sociales, elle s’est heurtée à des traducteurs ou 

des éditeurs français moins intéressés par son travail qu’ailleurs dans le monde. La France n’a 

donc pu lire bell hooks que relativement tard, et les maisons d’éditions et traducteurs diffusant 

son œuvre aujourd’hui sont pour la plupart des indépendants qui adoptent une posture 

politique461. » 

Ainsi, une piste d’analyse pertinente consisterait à étudier la réception en France des pensées 

féministes racisées venues de l’étranger. Il s’agirait notamment d’examiner les traductions de 

 
456 Angela Davis, Angela Davis parle, traduit de l’anglais (États-Unis) par Maurice Cling, Pierrette Le Corre, 

Jean-Jacques Recht et al., Éditions Sociales, 1971. 
457 Angela Davis, Angela Davis : autobiographie, traduit de l’anglais (États-Unis) par Cathy Bernheim, Albin 

Michel, 1975 [1974]. 
458 Gerda Lerner, De l’esclavage à la ségrégation : les femmes noires dans l’Amérique des Blancs,  traduit de 

l’anglais (États-Unis) par Henriette Etienne, Hélène Francès, Denoël-Gonthier, 1975 [1972]. 

459 Gayl Jones, Meurtrière, traduit de l’anglais (États-Unis) par Sylvie Durastanti, Éditions Des Femmes, 1979 

[1977]. 
460 Par « sollipsisme blanc », Adrienne Rich résume la prédominance des intérêts des femmes blanches, érigés en 

norme universelle au sein des féminismes états-uniens. Cette expression peut également être mobilisée pour 

penser la situation en France pendant la deuxième vague féministe. Adrienne Rich, “Disloyal to civilization: 

feminism, racism, gynephobia”, in On Lies, Secrets and Silence: Selected Prose 1966-1978, New York, 1979. 
461 Elsa Dorlin in « Épisode 2/5 : Pourquoi lire bell hooks, celle qui a défié le féminisme blanc ? », Sans oser le 

demander, France Culture [podcast], 15 décembre 2022, [en ligne].  



100 
 

ces textes, depuis leur circulation jusqu’aux conditions de leur traduction, ainsi que l’accueil 

qui leur a été réservé. 

 

En conclusion, à travers l’étude de la traduction dans toutes ses déclinaisons pendant la 

deuxième vague féministe, ce mémoire a montré que la traduction constitue un prisme 

d’analyse privilégié pour interroger l’histoire des féminismes, tout en soulignant son rôle 

comme acte militant à part entière, pleinement légitime et puissant, à l’égal d’autres formes 

d’engagement féministe.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



101 
 

Inventaire de sources 

I. Sources manuscrites 

 

Centre des Archives du Féminisme, Université d’Angers 

• 7 AF 74, « Qui traduit les livres ? », 19 avril 1988, Association des femmes journalistes 

(AFJ). 

• 10 AF 35, Fonds MLAC, Groupe « Mères célibataires » : notes d'information (français, 

anglais), comptes rendus de réunions, circulaires, tracts et traductions d’associations 

Cherish (Irlande, 1975) et Gingerbread (Angleterre, 197?). 

• 42 AF, Fonds Nelly Trumel : 

o 42 AF 109 : Radio Libertaire, « Femmes Libres » : correspondance, articles, 

programmes, brochure de l’Association Femmes Libres, actes de la première 

rencontre internationale (en espagnol). 

o 42 AF 170 : Paroles et slogans de chansons féministes. 

• Des femmes en mouvement hebdo, n° 10, 11 au 18 janvier 1980. 

• Quotidien des femmes, samedi 23 novembre 1974. 

II. Archives privées 

• Photo collective de l’équipe de traduction de Notre corps, nous-mêmes, archives 

personnelles d’Anne Raulin. 

• Article non publié de Marie-Jo Bonnet, « Troubles dans le lesbianisme. Monique Wittig 

et le Mouvement de Libération des Femmes », transmis par Emmanuèle de Lesseps. 

a) Sources numériques 

• Bibliotheque nationale de France (Bnf), Site officiel, consulté 26/05/2025, 

https://www.bnf.fr/fr  

• Rebelles 50 ans, Cathy Bernheim, « Les Petites Marguerites : Correspondances 

amoureuses et politiques », 20 août 2020, consulté le 21/12/2023, http://re-belles-

50.over-blog.com/2020/08/le.html  

https://www.bnf.fr/fr
http://re-belles-50.over-blog.com/2020/08/le.html
http://re-belles-50.over-blog.com/2020/08/le.html


102 
 

• Perséide FemEnRev, consulté le 20/05/2025, https://femenrev.persee.fr/ 

• Sudoc (Système Universitaire de Documentation), consulté le 20/12/2023, 

https://www.sudoc.abes.fr/  

b) Correspondances écrites 

Correspondances personnelles (mails, messages) avec : 

Cathy Bernheim, Nicole Bizos, Judith Ezekiel, Nina Faure, Emmanuèle de Lesseps, Christine 

Lemoine, Anne Raulin, Mahdis Sadeghipouya, Christine Villeneuve 

V. Sources orales 

• Entretien avec Emmanuèle de Lesseps, 5 octobre 2023, Paris. 

• Entretien avec Christine Lemoine, 23 novembre 2023, Paris. 

• Entretien avec Nicole Bizos et Anne Raulin, 6 mars 2024, Paris. 

• Entretien avec Judith Ezekiel, 28 mars 2024, Paris. 

• Entretien avec Anne Raulin, 29 mai 2024, Paris. 

VI. Sources audiovisuelles 

 

• Jim Klein, Miles Mogulescu, Julia Reichert, Union Maids, [film], Sous-titres français : 

Judith Ezekiel, New Day Films, 1976.  

• Florence Tissot, Sylvie Tissot, Je ne suis pas féministe mais, [documentaire], Couleur 

Noir & Blanc, France, 2015. 

• Carole Roussopoulos, Delphine Seyrig, S.C.U.M Manifesto, Collectif Insoumuses, 

France, 1976, [en ligne], Consulté le 12/05/2023 : https://base.centre-simone-de-

beauvoir.com/diaz-510-150-0-0.html  

 

 

 

 

 

 

 

https://femenrev.persee.fr/
https://www.sudoc.abes.fr/
https://base.centre-simone-de-beauvoir.com/diaz-510-150-0-0.html
https://base.centre-simone-de-beauvoir.com/diaz-510-150-0-0.html


103 
 

VII. Livres et publications  

A 

Sibilla Aleramo, Una Donna, traduit de l’italien par ?, Éditions Des Femmes, 1974 [1906]. 

B 

Djuna Barnes, La Passion, traduit de l’anglais (l’États-Unis) par Monique Wittig, 1982 [1962]. 

Maria Isabel Barreno, Maria Teresa Horta et Maria Velho da Costa, Nouvelles lettres 

portugaises, traduit du portugais par Vera Alves Da Nóbrega, Évelyne Le Garrec, Monique 

Wittig, Éditions du Seuil, 1974 [1972]. 

Elena Gianini Belotti, Courrier au cœur, traduit de l’italien par Raymonde Coudert, Paris, 

Éditions Des Femmes, 1981 [1979]. 

Elena Gianini Belotti, Du côté des petites filles, traduit de l’italien par le collectif de traductions 

des Éditions Des Femmes, Éditions Des Femmes, 1974, [1973]. 

The Boston Women’s Health Book Collective, Notre corps, Nous-mêmes, traduit de l’anglais 

(États-Unis), Albin Michel, 1976 [1970]. 

C 

Collectif, « Libération des femmes : année zéro », Partisans, Maspero, 1970. 

Collectif de rédaction de l’Almanach, Femmes et Russie 1980, traduit par le collectif de 

traduction Des Femmes, Éditions Des Femmes,1980. 

Collectif de rédaction de l’Almanach, Femmes et Russie 1981, traduit par le collectif de 

traduction Des Femmes, Éditions Des Femmes,1981. 

D 

Angela Davis, Angela Davis : autobiographie, traduit de l’anglais (Etats-Unis) par Cathy 

Bernheim, Albin Michel, 1975 [1974]. 

Angela Davis, Angela Davis parle, Éditions Sociales, 1971. 

F 

Betty Friedan, La femme mystifiée, traduit de l’anglais (Etats-Unis) par Yvette Roudy, Paris, 

Pocket, 2020 [1963]. 

 

 



104 
 

G 

Emma Goldman, Épopée d’une anarchiste : New York 1886-Moscou 1920, traduit de l’anglais 

(Etats-Unis) Cathy Bernheim, Annette Lévy-Willard, Hachette, 1979 [1931]. 

I 

Igrecque, Ô Maman, baise-moi encore, Éditions Des Femmes, 1974. 

K 

Anne Koedt, “The myth of the vaginal orgasm”, Notes from the first year, New York Radical 

Women, 1968. 

L 

Doris Lessing, Le Carnet d’or, traduit par Marianne Véron, Paris, Albin Michel, 1976 [1962]. 

M 

Norman Mailer, Prisonnier de sexe, traduit de l’anglais (États-Unis) par Jean Rosenthal, Paris, 

Robert Laffont, 1971 [1971]. 

Herbert Marcuse, L’Homme unidimensionnel, traduit de l’anglais (États-Unis) par Monique 

Wittig, Éditions Minuit, 1968, [1964]. 

William H. Masters, Virginia Human Sexual Response, Boston, Little Brown, 1966. 

Margaret Mead, L’un et l’autre sexe : le rôle d’homme et de femme dans la société, traduit de 

l’anglais (États-Unis) par Claudia Ancelot et Henriette Étienne, Denoël-Gonthier, 1966 [1949]. 

Andrée Michel et Geneviève Texier, La Condition de la Française aujourd’hui, coll. Femme, 

Denoël-Gonthier, 1964. 

Kate Millet, En vol, traduit de l’anglais (États-Unis) par Élisabeth Gille, Stock, 1975 [1974]. 

Kate Millett, La cave. Méditations sur un sacrifice humain, traduit de l’anglais (États-Unis) 

par Élisabeth Gille, Stock, 1980 [1979]. 

Kate Millett, La politique du mâle, traduit de l’anglais (États-Unis) par Élisabeth Gille, Paris, 

Stock, 1971 [1970]. 

Kate Millet, Sita, traduit de l’anglais (États-Unis) par Élisabeth Gille, Stock, 1978 [1977]. 

Juliet Mitchell, Féminisme et Psychanalyse, traduit de l’anglais (Royaume-Uni) par Françoise 

Ducrocq, Françoise Basch, Catherine Lawton, Éditions Des Femmes, 1975 [1975]. 

https://www.sudoc.abes.fr/cbs/xslt/DB=2.1/SET=3/TTL=9/CLK?IKT=1016&TRM=E%CC%81pope%CC%81e+d%27une+anarchiste


105 
 

Juliet Mitchel, L’âge de femme, traduit de l’anglais (États-Unis) par ?, Éditions Des Femmes, 

1974, [1971]. 

Robin Morgan, Sisterhood Is Powerful. An Anthology of Writings from the Women's Liberation 

Movement, Random House, New York, 1970. 

R 

Adrienne Rich, « La contrainte à l’hétérosexualité et l’existence lesbienne », traduit de 

l’anglais (États-Unis) par Christine Delphy, Nouvelles Questions Féministes, Éditions Tierce, 

1981. 

S 

Valerie Solanas, SCUM Manifesto, traduit de l’anglais (États-Unis) par Emmanuèle de Lesseps, 

Paris, Olympia, [1969]. 

Madame de Staël, De l’esprit des traductions, 1821. 

Arianna Stassinopoulos, La femme femme. Un pamphlet anti-M.L.F., contre le féminisme, pour 

la féminité., traduit par Élisabeth Chayet, Robert Laffont, 1975 [1973]. 

T 

Adela Turn, Alice et Lucie : nos lunes, illustrations Nella Bosnia, traduit de l’italien par le 

collectif de traduction Des Femmes, Éditions Des Femmes, 1980 [1979]. 

Adela Turin, Rose Bonbon, illustrations Nella Bosnia, traduit de l’italien par le collectif de 

traduction Des Femmes, Éditions Des Femmes, 1976 [1975]. 

W 

Monique Wittig, Gille Wittig, Marcia Rothenburg, Margaret Stephenson, « Combat pour la 

libération de la femme », L’Idiot international, mai 1970. 

Monique Wittig, Sande Zeig, Le Brouillon pour un dictionnaire des amantes, Paris, Grasset, 

1976. 

Monique Wittg, Le Voyage sans fin, Malakoff/ Distique, 1985. 

Virginia Woolf, Une chambre à soi, traduit de l’anglais par Clara Malraux en 1951, Denoël-

Gonthier, 1965 [1929]. 

 

 



106 
 

Bibliographie 

A 

María Abreu, Adília Martins de Carvalho, « “Soutien Aux Trois Marias ! ” Sociohistoire D’une 

Mobilisation Féministe Internationale (1973-1974) », Clio. Femmes, Genre, Histoire, no. 58, 

2023, p. 79-102. 

Armelle Andro, Laurence Bachmann, Nathalie Bajos, and Christelle Hamel, « Édito : La 

Sexualité Des Femmes : Le Plaisir Contraint. », Nouvelles Questions Féministes, vol. 29, no. 

3, 2010, p. 8. 

Sara Ahmed, Living a Feminist Life, Durham, NC, Duke University Press, 2017. 

Gill Allwood, Wadia Khursheed, “Gender and class in Britain and France.”, Journal of 

European Area Studies, 9, no. 2, 2001, p.163-189, p. 17. 

Rosemary Arrojo, “Fidelity and the gendered translation.”, TTR: traduction, terminologie, 

redaction, 7, no. 2, 1994.  

Benoît Auclerc, Yannick Chevalier, Lire Monique Wittig aujourd’hui, Lyon, Presses 

universitaires de Lyon, 2012. 

« À Rennes. Union Maids » in Histoires d’Elles, n°10, 1979. p. 15. 

B 

Mona Baker, Gabriela Saldanha, Routledge Encyclopedia of Translation Studies, Second 

Edition, Routledge, 2019, p. 407, 408. 

Annette Barnes “Norman Mailer: A Prisoner of sex”, The Massachusetts Review 13, no. 1, 

1972, p. 269–74, p. 269. 

Maria Isabel Barreno, Maria Teresa Horta et Maria Velho da Costa, Nouvelles lettres 

portugaises, traduit du portugais par Vera Alves Da Nóbrega, Évelyne Le Garrec, Monique 

Wittig, Éditions du Seuil, 1974 [1972]. 

Claire Bataille, « Viol : Une loi nouvelle pour assurer leur ordre », Cahiers du féminisme, 

no. 14, 1980.  

Maurine H. Beasley, Henry R. Beasley, Holly C. Shulman (ed.), The Eleanor Roosevelt 

Encyclopedia, Bloomsbury Publishing USA, 2000. 

Elena Gianini Belotti, Courrier au cœur, Paris, Éditions Des Femmes, 1981 [1979]. 

Jean Bérard, « Dénoncer et (ne pas) punir les violences sexuelles ? Luttes féministes et critiques 

de la répression en France de mai 68 au début des années 1980 », Politix, 107(3), 2014, 

p. 61- 84, [Article en ligne sans pagination]. 



107 
 

Catherine Bernheim, Perturbation, ma sœur. Naissance du mouvement des femmes, Paris, 

Éditions du Le Seuil, 1983.   

Nesrine Bessaïh, « Justive reproductive » in Elsa Dorlin (éd.), Feu ! Abécédaire des féminismes 

présents, Éditions Libertalia, 2021, [Livre numérique sans pagination]. 

Mélissa Blais et Francis Dupuis-Déri (dir.), Le mouvement masculiniste au Québec : 

l’antiféminisme démasqué, Montréal, Les éditions du remue-ménage, 2008. 

Constance Borde et Sheila Malovany-Chevallier, « Une nouvelle traduction du Deuxième 

sexe », Cahiers Sens public, 28(2), 2020, p. 111- 118.  

Judith Butler in Richa Nagar, Kathy Davis, Judith Butler, Analouise Keating, Claudia de Lima 

Costa, Sonia E. Alvarez, Ayşe Gül Altınay, Emek Ergun, and Olga Castro, “A Cross-

Disciplinary Roundtable on the Feminist Politics of Translation”, Feminist Translations, 

Routledge, 2017, p. 113. 

C 

Sylvie Chaperon « Christine Delphy » in Christine Bard (dir.), Sylvie Chaperon (collab.), 

Dictionnaire des féministes. France XVIIe-XXIe siècle, Paris, PUR, 2017, p. 398. 

Christiane Chaulet Achour, « Delphine Seyrig », in Christine Bard (dir.), Sylvie Chaperon 

(collab.), Dictionnaire des féministes. France XVIIe-XXIe siècle, Paris, PUR, 2017, p. 1347. 

Collectif, « J’aime les filles », Mouvement de libération des femmes en chansons. Histoire 

subjective, Éditions Tierce, 1981. 

Isabelle Collet, « La disparition des filles dans les études d’informatique : les conséquences 

d’un changement de représentation », Carrefours de l’éducation, n° 17, 2004, p. 42-56. 

Françoise Collin, « Repenser le politique : l’apport du féminisme américain », Féminismes II, 

Éditions de la Bibliothèque publique d’information, 2006. 

Myriam Cottias, Cécile Dauphin, Arlette Farge, Nancy L. Green, Danielle Haase-Dubosc, 

Danièle Poublan et Yannick Ripa, « Entre Doutes et Engagements : Un Arrêt Sur Image à Partir 

de l’histoire Des Femmes », Clio. Femmes, Genre, Histoire, no. 21, 2005, p. 291. 

D 

Angela Davis, Angela Davis : autobiographie, traduit de l’anglais (États-Unis) par Cathy 

Bernheim, Albin Michel, 1975 [1974]. 

Angela Davis, Angela Davis parle, Éditions Sociales, 1971. 

Kathy Davis, The Making of “Our Bodies, Oursevles”, Duke University Press, 2020. 

Kathy Davis in Richa Nagar, Kathy Davis, Judith Butler, Analouise Keating, Claudia de Lima 

Costa, Sonia E. Alvarez, Ayşe Gül Altınay, Emek Ergun, and Olga Castro, “A Cross-



108 
 

Disciplinary Roundtable on the Feminist Politics of Translation”, Feminist Translations, 

Routledge, 2017, p. 131. 

Françoise Decant, « Ibsen et les femmes : “le contexte ibsénien” » in L’écriture chez Henrik 

Ibsen, un savant nouage Accueil du réel et problématique paternelle. Essai 

psychanalytique, érès, 2007. p. 99-113. 

Jean-Yves Debreuille, Francine Dugast-Portes, Christine Hamon-Siréjols, Histoire de la 

littérature française du XXe siècle, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2000. 

Des femmes en mouvement hebdo, no 10, 11 au 18 janvier 1980, p. 1. 

Christine Delphy, « Les origines du Mouvement de libération des femmes en France », 

Nouvelles Questions Féministes, 1991, p. 137. 
Florence Descamps, L’Historien, l'archiviste et le magnétophone : de la construction de la 

source orale à son exploitation, Paris, Comité pour l’histoire économique et financière de la 

France, 2001. 

Marie-Josèphe Dhavernas, « et ta sœur… », Revue d’en face, n°4, 1978. p. 38. 

« Militer », Dictionnaire historique de la langue française, Paris, Le Robert, 2010, p. 2109.   

Elsa Dorlin (éd.), in Black Feminism. Anthologie du féminisme africain-américain, 1975-2000, 

Paris, L’Harmattan, 2008, p. 21. 

Zineb Dryef, « SCUM Manifesto, aux origines du féminisme radical », Le Monde, 20 

novembre 2020. 

E 

Ilana Eloit, Lesbian trouble. Feminism, heterosexuality and the French nation, Thèse de 

doctorat, London School of Economics, Londres, 2018. 

Judith Ezekiel, Yane Marette, Kate Millett, Corinne Welger, « 1. Le women’s lib’ » et « 2. Le 

mouvement des prostituées », in La Revue d’en face, n°4, 1978. p. 53-60. 

Judith Ezekiel, « Anti-Féminisme et Anti-Américanisme : Un Mariage Politiquement 

Réussi. », Nouvelles Questions Féministes 17, no. 1, 1996, p. 60. 

Judith Ezekiel, Une contribution à l’histoire du mouvement féministe américain : l’étude de 

cas de Dayton, Ohio 1969-1980, thèse de doctorat, Paris 8, 1987. 

F 

Jacqueline Feldman, « De FMA au MLF. Un témoignage sur les débuts du Mouvement de 

libération des femmes », Clio. Histoire, femmes et sociétés, no. 29, 2009, p. 2. 

Agnese Fidecaro, Henriette Partzsch, Suzan van Dijk, Valérie Cossy, Femmes écrivains à la 

croisée des langues, 1700- 2000, Genève, MétisPresses, 2009. 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Le_Monde


109 
 

Françoise Flamant, À tire d’elles. Itinéraires des féministes radicales des années 1970, Presses 

Universitaires Rennes, 2006. 

Luise von Flotow, “Feminist translation: contexts, practices and theories”, TTR: traduction, 

terminologie, rédaction, 4, no. 2, 1991. 

Luise von Flotow, Translation and Gender. Translating in the “Era of Feminism”, Oldham, 

Routledge, 1997.  

Antonia Fraser, The Six Wives of Henry VIII, London, Weidenfeld and Nicolson, 1992. 

Betty Friedan, La femme mystifiée, traduit de l’anglais (Etats-Unis) par Yvette Roudy, Paris, 

Pocket, 2020 [1963]. 

G 

François Gabaut, “Partisans”, les éditions Maspero et la guerre d’Algérie, thèse de doctorat, 

université Paris VII, 2001. 

Anne F. Garreta in Monique Wittig, Sande Zeig, Le Brouillon pour un dictionnaire des 

amantes, Paris, Grasset, 1976, p. 224. 

Corinne Gepner, « Portraits de traducteurs », Translittérature no. 50, 2016, p. 153. 

Noémie Grunenwald, Sur les bouts de la langue. Traduire en Féministe/s, Paris, La Contre 

Allée, 2021. 

Marine Gilis, Du privé au politique, du politique au privé : l’expérience de libération sexuelle 

des militantes du Mouvement des femmes en Bretagne et Pays de la Loire (1970-1981), thèse 

de doctorat, Université d’Angers, 2022. 

Barbara Godard, “(Re) Appropriation as Translation”, Canadian Theatre Review, 64, 1990. 

Groupe Psychanalyse et Politique du MLF, « Maison d’édition « des femmes » », Le Torchon 

brûle, n°5, 1973. p. 23. 

H 

Dana Heller, “Shooting Solanas: Radical Feminist History and the Technology of 

Failure.”, Feminist Studies 27, no. 1, 2001, p. 167.  

Françoise Héritier, Masculin/Féminin, La pensée de la différence, Paris, Éditions Odile Jacob, 

1996. 

J 

Catherine Jacques, « Conseil International des femmes » in Christine Bard (dir.), Sylvie 

Chaperon (collab.), Dictionnaire des féministes. France XVIIe-XXIe siècle, PUR, 2017, p. 342.  

Gayl Jones, Meurtrière, traduit de l’anglais (États-Unis) par Sylvie Durastanti, Éditions Des 

Femmes, 1979 [1977]. 

 



110 
 

K 

Yvonne Knibiehler, « L’éducation Sexuelle Des Filles Au XXe Siècle », Clio. Femmes, Genre, 

Histoire, no. 4, 1996, p 139–60, p. 153. 

L 

Thomas Laqueur, La Fabrique du sexe. Essai sur le corps et le genre en Occident, traduit de 

l’anglais (États-Unis) par Michel Gautier, Paris, PUF, 1992. 

Kathleen A. Laughlin, Julie Gallagher, Dorothy Sue Cobble, Eileen Boris, Premilla Nadasen, 

Stephanie Gilmore, Leandra Zarnow, “Is it time to jump ship? Historians rethink the waves 

metaphor.”, Feminist Formations, 22, no. 1, 2010, p. 87.  

Maxime Launay, « Compte rendu de Les Années Mao en France. Avant, pendant et après Mai 

68, de François Hourmant », Questions de communication, no. 29, 2016, p. 347–351. 

Pascale de Langautier, Inès de Warren (éd.), Femmes et Filles. Mai 68, L’Herne, 2018. 

Audrey Lasserre in Frédéric Regard, Anne Tomiche (dir.), Genre et signature, Paris, Classiques 

Garnier, 2018, p. 234, 236. 

Le Lézard du Péril mauve & Ortie 14, Manifestation contre la répression de l’homosexualité : 

juin 1977, [DVD], France, 1977. 

Le quotidien des femmes, n°3, samedi 3 mai 1975. p. 1, 20. 

Le quotidien des femmes, n°6, jeudi 2 octobre 1975. p. 1. 

« L’écho lointain de l’orage, Éditions Albin Michel », Histoires d’Elles, n°20, 1980. p. 13.  

Hans Lehfeldt, “Review of Human Sexual Response, by W. H. Masters & V. E. Johnson”, The 

Journal of Sex Research 2, no. 3, 1966. 

Blanche Leridon, Le château de mes sœurs. Des Brontë aux Kadarshian, enquête sur les 

fratries féminines, Les Pérégrines, 2024.  

Gerda Lerner, De l’esclavage à la ségrégation : les femmes noires dans l’Amérique des Blancs, 

traduit de l’anglais (États-Unis) par Henriette Etienne, Hélène Francès, Denoël-Gonthier, 1975 

[1972]. 

Jennifer S. Light, “When computers were women”, Maryland, The Johns Hopkins University 

Press, Vol. 40, no.  3, 1999, p. 455. 

Nicole Loraux, « Éloge de l’anachronisme en histoire », Le genre humain no. 1, 1993, p. 23- 39.  

Susanne de Lotbinière-Harwood, Re-belle et Infidèle. La traduction comme pratique de 

reécriture au féminin, Montréal, Éditions du Remue-ménage, 1991. 

Marie-Thérèse Van Lunen-Chenu, « L’année de la femme, libération ou récupération », in Les 

Cahiers du GRIF, n°6, 1975, p. 61-64. 



111 
 

M 

Norman Mailer, Prisonnier de sexe, traduit de l’anglais (États-Unis) par Jean Rosenthal, Paris, 

Robert Laffont, 1971 [1971]. 

Fanny Mazzone, L’édition féministe en quête de légitimité : capital militant, capital symbolique 

(1968-2001), thèse de doctorat, l’Université de Metz, 2007. 

Fanny Mazzone, « La traduction aux Éditions Des Femmes : une stratégie “géo-politico-

poético-éditoriale” », in Gisèle Sapiro (dir.), Les contradictions de la globalisation éditoriale, 

Paris, Nouveau Monde éditions, 2009, p. 177-199. 

Oriane Méricourt, « Le Temps de la différence, de Luce Irigaray », Cahiers du féminisme, n°53, 

1990, p. 40-41. 

Andrée Michel, « Geneviève Texier », in Diplômées, n°121, 1982. p. 115.  

Cornelia Möser, Féminismes en traductions, théories voyageuses et traductions culturelles, 

Éditions des Archives contemporaines, 2013.  

N 

Richa Nagar in Richa Nagar, Kathy Davis, Judith Butler, Analouise Keating, Claudia de Lima 

Costa, Sonia E. Alvarez, Ayşe Gül Altınay, Emek Ergun, and Olga Castro, “A Cross-

Disciplinary Roundtable on the Feminist Politics of Translation”, Feminist Translations, 

Routledge, 2017, p. 124, 131. 

Delphine Naudier, « Françoise Collin » in Christine Bard (dir.), Sylvie Chaperon (collab.), 

Dictionnaire des féministes. France XVIIe-XXIe siècle, Paris, Presses Universitaires de France, 

2017, p. 319. 

Émilie Notéris, Wittig, Paris, Éditions Les Pélégrines, 2022. 

O 

Karen Offen, Les féminismes en Europe, 1700- 1950, Rennes, Presses Universitaires de 

Rennes, 2012. 

Corinne Oster, « La traduction est-elle une femme comme les autres ? - ou l’intérêt d’intégrer 

les études de genre à la traductologie » in Guyonne Leduc, Comment faire des études-genre 

avec de la littérature, Paris, L’Harmattan, 2014, p. 266, 279.  

P 

Bibia Pavard, « Faire naître et mourir les vagues : comment s’écrit l’histoire des féminismes », 

Itinéraires. Littérature, textes, cultures, no. 2, 2017. 

Bibia Pavard, Les Éditions Des Femmes. Histoires des premières années, 1972-1979, Paris, 

L’Harmattan, p. 271. 



112 
 

Bibia Pavard, Françoise Rochefort, Michelle Zancarini-Fournel, Ne nous libérez pas, on s’en 

charge. Une histoire des féminismes de 1789 à nos jours., Paris, La Découverte, 2020, p. 270, 

273, 324, 329, 334, 335, 337, 353, 362. 

« Petites annonces », Le Torchon brûle, n°4, 1972, p.  21. 

Michelle Perrot, Mon histoire des femmes, Paris, Le Seuil, 2005. 

Françoise Picq, Libération des femmes. Les Années-mouvement, Le Seuil, 1993. 

Questions Féministes. 1977-1980, Paris, Éditions Syllepse, 2012, p. 115. 

Geneviève Pruvost, « 4. Les effets du féminisme d’État ». De la « sergote » à la femme flic 

Une autre histoire de l’institution policière (1935-2005) », La Découverte, 2008. p. 132-189, 

[Livre électronique sans pagination]. 

R 

Anne Raulin, « Notre corps, nous-mêmes, une histoire planétaire », conférence, Festival des 

Réclusiennes « Partager », Ste Foy la Grande, 8 juillet 2023. 

Peggy Reeves Sanday, “Margaret Mead’s View of Sex Roles in Her Own and Other Societies.”, 

American Anthropologist 82, no. 2, 1980, p. 340-348. 

Frédéric Regard, Anne Tomiche in Frédéric Regard, Anne Tomiche (dir.), Genre et signature, 

Paris, Classiques Garnier, 2018, p. 7. 

Siân Reynolds, “Before Les Femmes s’entêtent. The “Bermuda Triangle” of French 

Feminisms”, in Magaret Atack et al., Making Waves. French Feminisms and their Legacies 

1975-2015., University of Liverpool Press, p.  20, 25, 29. 

Adrienne Rich, « La contrainte à l’hétérosexualité et l’existence lesbienne », traduit de 

l’anglais [États-Unis] par Christine Delphy, Nouvelles Questions Féministes, Éditions Tierce, 

1981, p. 15-43.  
Adrienne Rich, “Disloyal to civilization: feminism, racism, gynephobia”, in On Lies, Secrets 

and Silence: Selected Prose 1966-1978, New York, 1979.  

Julie Vanparys-Rotondi, “Queen Katherine Parr as a translation bellwether: The instances of 

Mary and Elizabeth Tudor”, Parallèles 34, no. 1, 2022, p. 83, 88. 

S 

Mahdis Sadeghipouya, « Quand la traduction se fait activisme. À propos de la traduction de In 

the Name of Women’s Rights. The Rise of Femonationalism en farsi », La Revue Nouvelle, 

vol. 1, no. 1, 2023, p. 39-43. 

Paola De Santo, “‘Un Uso Non Raro’: Rape, Rhetoric and Silence in Sibilla Aleramo’s Una 

Donna”, Italica, vol. 92, no. 2, 2015, p. 397, 398. 



113 
 

Gisèle Sapiro, « Gérer la diversité : les obstacles à l’importation des littératures étrangères en 

France. », in Gisèle Sapiro (dir.), Traduire la littérature et les sciences humaines Conditions et 

obstacles, 2012, p. 199 -247. 

Gisèle Sapiro in Bernard Banoun, Isabelle Poulin 

et Yves Chevrel (dir.), Histoire des traductions en langue française XXe siècle, 1914-2000, 

Verdier, 2019, p. 55, 56, 63, 82, 83. 

James C. Scott in Guillaume Marche, « Why Infrapolitics Matters », Revue française d’études 

américaines, n° 131, 2012. p. 3-18.  

Sherry Simon, À l’écoute des lieux. Géographies de la traduction, Montréal, Les Presses de 

l’Université de Montréal, 2021. 

Sherry Simon, Le genre en traduction. Identité culturelle et politiques de transmission, traduit 

de l’anglais (États-Unis) par Corinne Oster, Artois Presses Université, [1996], 2023. 

Anna Sidorevich, « Le mouvement des femmes de Léningrad (1979-1982) : un phénomène qui 

dépasse les frontières », in Revue Russe n°55, « Russie : limites et frontières », 2020. p. 149. 

« Sisterhood is powerful! », Le Torchon brûle, n°1, 1971. p. 13. 

Béatrice Slama, « DE LA « LITTÉRATURE FÉMININE » A « L’ÉCRIRE-FEMME » : 

Différence et Institution » Littérature, no. 44, 1981, p. 51–71, 63.  

Valerie Solanas, Scum manifesto, The Olympia Press, 1968. 

Valerie Solanas, Scum Manifesto, traduit de l’anglais (États-Unis) par Emmanuèle de Lesseps, 

Paris, 1001 Nuits, 2021. 

Linda Soucy, « Mai 68. La révolte souterraine des femmes », 24 images, no. 187, p. 73. 

Arianna Stassinopoulos, La femme femme. Un pamphlet anti-M.L.F., contre le féminisme, pour 

la féminité., traduit par Élisabeth Chayet, Robert Laffont, 1975 [1973]. 

Gayatri Spivak, “The Politics of Translation”, in Outside in the Teaching Machine, New 

York/London, Routledge, 1993, p. 183. 

George Steiner in Francisco Díez Fischer, « L’hospitalité langagière : Paul Ricœur et la 

question de la traduction » Esprit, 2014, p. 87-98. 

T 

Françoise Thébaud, Écrire l’histoire des femmes et du genre, Lyon, ENS Éditions, 2017, [Livre 

électronique sans pagination].  

Anne Tristan [Anne Zelensky] et Annie de Pisan [Annie Sugier], Histoires du MLF, Paris, 

Calmann-Lévy, 1977. 



114 
 

Aurore Turbian in Aurore Turbiau, Alex Lachkar, Camille Islert, Manon Berthier, Alexandre 

Antolin, Écrire à l’encre violette. Littératures lesbiennes en France de 1900 à nos jours, Paris, 

Le Cavalier bleu, 2022, p. 128. 

U 

« “Union Maids”, Film américain de Julia Reichert, Jim Klein et Miles Mogulescu bientôt 

diffusé en France » in La Revue d'en face, n°3, 1978. p. 57-58. 

W 

Hélène Vivienne Wenzel, “The text as body/politics: An appreciation of Monique Wittig’s 

writings in context”, Feminist Studies, no. 2, 1981, p. 265. 

Katharina M. Wilson, “Silent But for the Word: Tudor Women as Patrons, Translators, and 

Writers of Religious Works, ed. Margaret P. Hannay (Kent, Ohio: Kent State Univ. Press)”, 

Moreana, 23, Edinburgh University Press, 1986, p. 60. 

Monique Wittig, La Pensée Straight, Éditions Amsterdam, 2018, [2001]. 

Z 

Michelle Zancarini-Fournel, Florence Rochefort, Bibia Pavard, Les lois Veil. Les événements 

fondateurs : Contraception 1974, IVG 1975, Paris, Armand Colin, 2012, [Livre électronique 

sans pagination]. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



115 
 

Sitographie  

Anna Travagliati, « Adela Turin », Web Archive, [en ligne], consulté 20/20/25 

https://web.archive.org/web/20191210172957/http://www.enciclopediadelledonne.it/biografie

/adela-turin/#link_ajs-fn-id_1-14093 

« Alice et Lucie : nos lunes », Éditions Des Femmes Antoinette Fouque, [en ligne], consulté 

20/02/2025 https://www.desfemmes.fr/jeunesse/alice-et-icgalucie-nos-lunes/  

Arianne Baggerman, Rudolf Dekker, “Jacques Presser, Egodocuments and the Personal Turn 

in Historiography”, The European Journal of Life Writing, Vol. 8, 2018, [en ligne] consulté 

22/05/2025 https://ejlw.eu/issue/view/4392  

Roger Cousin, « Gille Élisabeth », Over blog, 8 novembre 2010, [en ligne], consulté 

10/04/2025 https://www.memoiresdeguerre.com/article-gille-elisabeth-60532646.html?utm 

Sarah Carlotta Hechler, « La non-identité et le collectif dans Les Années d’Annie Ernaux », 

Hors-série n°4, 2020, [en ligne] consulté 22/05/25 

https://journals.openedition.org/trajectoires/4279  

« Clément, Catherine (née en 1939) », IMEC, [en ligne], consulté 13/02/2025 https://imec-

archives.com/archives/fonds/253CLM  

Dictionnaire du genre en traduction, IRN International Research Network, [en ligne], consulté 

25/03/2025 https://worldgender.cnrs.fr/ 

Elsa Dorlin in « Épisode 2/5 : Pourquoi lire bell hooks, celle qui a défié le féminisme blanc ? », 

Sans oser le demander, France Culture [podcast], 15 décembre 2022, [en ligne], consulté 

20/05/2025 https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/sans-oser-le-

demander/pourquoi-lire-bell-hooks-celle-qui-a-defie-le-feminisme-blanc-3905205 

« Évelyne Le Garrec », BnF, [en ligne], consulté 29/03/2025 

https://data.bnf.fr/fr/ark:/12148/cb11911624z 

Silvia Federici, “On Margaret Benston. The Political Economy of Women’s Liberation”, 

Monthly Review, Volume 17, no. 4, 2019, [en ligne] consulté 22/05/25 

https://monthlyreview.org/2019/09/01/on-margaret-benston/  

France Inter, « Carte blanche d’Adèle Haenel », 28 septembre 2020, [en ligne] consulté 

20/07/24 https://www.radiofrance.fr/franceinter/carte-blanche-d-adele-haenel-5119358  

https://web.archive.org/web/20191210172957/http:/www.enciclopediadelledonne.it/biografie/adela-turin/#link_ajs-fn-id_1-14093
https://web.archive.org/web/20191210172957/http:/www.enciclopediadelledonne.it/biografie/adela-turin/#link_ajs-fn-id_1-14093
https://www.desfemmes.fr/jeunesse/alice-et-icgalucie-nos-lunes/
https://ejlw.eu/issue/view/4392
https://www.memoiresdeguerre.com/article-gille-elisabeth-60532646.html?utm
https://journals.openedition.org/trajectoires/4279
https://imec-archives.com/archives/fonds/253CLM
https://imec-archives.com/archives/fonds/253CLM
https://worldgender.cnrs.fr/
https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/sans-oser-le-demander/pourquoi-lire-bell-hooks-celle-qui-a-defie-le-feminisme-blanc-3905205
https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/sans-oser-le-demander/pourquoi-lire-bell-hooks-celle-qui-a-defie-le-feminisme-blanc-3905205
https://data.bnf.fr/fr/ark:/12148/cb11911624z
https://monthlyreview.org/2019/09/01/on-margaret-benston/
https://www.radiofrance.fr/franceinter/carte-blanche-d-adele-haenel-5119358


116 
 

Hystériques & AssociéEs, [en ligne], consulté 19/05/2025 https://hysteriquesetassociees.org/a-

propos/  

Sophie Joubert, “Literature as a Trojan Horse”, France-Amérique, mars 2023, [en ligne] 

consulté 20/07/24 https://france-amerique.com/monique-wittig-literature-as-a-trojan-horse/  

« La Revue d’en face », FemEnRev, [en ligne] consulté le 24/07/2023 

https://femenrev.persee.fr/une-histoire-deux-epoques  

Les Jaseuses, « 2023 : Année Wittig chez les Jaseuses », 25 septembre 2022, [en ligne] consulté 

14/04/2025 https://lesjaseuses.hypotheses.org/7934  

Fanny Mazzone, « Les échanges féministes franco-italiens par la traduction éditoriale depuis 

les années 1960 », Laboratoire italien, no. 28, 2022, [en ligne] consulté 20/12/2023 

https://journals.openedition.org/laboratoireitalien/8719  

Antonia Fraser, The Six Wives of Henry VIII, 1992, [en ligne] consulté 07/11/2024 

https://books.google.fr/books?hl=en&lr=&id=HKynDn8DnhEC...  

Odile Gannier, « Découvrir le Quotidien des femmes », FemEnRev, avril 2023, [en ligne], 

consulté 28/02/25 https://femenrev.persee.fr/le-quotidien-des-femmes  

Erik Gregersen, “Ada Lovelace: The first computer programmer”, Encyclopedia Britannica, 

10/12/2015, consulté 11/02/2025 https://www.britannica.com/story/ada-lovelace-the-first-

computer-programmer 

« Enquête 2023 sur les pratiques professionnelles en interprétation, menée en collaboration 

avec l’AIIC France », Société Française des Traducteurs, [en ligne] consulté 31/10/2024 

https://www.sft.fr/fr/nos-metiers/enquetes-1145  

Journal de Genève, in « Rose Bombonne », des femmes Antoinette Fouque, [en ligne] consulté 

20/02/2025 https://www.desfemmes.fr/jeunesse/rose-bombonne/  

« La Maison d’édition », Denoël, [en ligne], consulté 13/02/2025 https://www.denoel.fr/la-

maison-d-edition  

« Le Prix Médicis de littérature étrangère », Prix Medicis site officiel, [en ligne], consulté 

06/02/25 https://prixmedicis.wordpress.com/laureats/litterature-etrangere/  

Nadja Ringart, « Découvrir le Torchon Brûle », FemEnRev, [en ligne], consulté 18/02/2025 

https://femenrev.persee.fr/le-torchon-brule  

https://hysteriquesetassociees.org/a-propos/
https://hysteriquesetassociees.org/a-propos/
https://france-amerique.com/monique-wittig-literature-as-a-trojan-horse/
https://femenrev.persee.fr/une-histoire-deux-epoques
https://lesjaseuses.hypotheses.org/7934
https://journals.openedition.org/laboratoireitalien/8719
https://books.google.fr/books?hl=en&lr=&id=HKynDn8DnhEC
https://femenrev.persee.fr/le-quotidien-des-femmes
https://www.britannica.com/story/ada-lovelace-the-first-computer-programmer
https://www.britannica.com/story/ada-lovelace-the-first-computer-programmer
https://www.sft.fr/fr/nos-metiers/enquetes-1145
https://www.desfemmes.fr/jeunesse/rose-bombonne/
https://www.denoel.fr/la-maison-d-edition
https://www.denoel.fr/la-maison-d-edition
https://prixmedicis.wordpress.com/laureats/litterature-etrangere/
https://femenrev.persee.fr/le-torchon-brule


117 
 

« Lidia Falcón », Éditions Des Femmes Antoinette Fouque, [en ligne] consulté 06/03/2025  

Audre Lorde, Age, race, classe sociale et sexe : les femmes repensent la notion de différence, 

traduit anonymement et en accès libre en ligne, 11 septembre 2007 [1980], [en ligne], consulté 

19/05/2025 https://infokiosques.net/spip.php?page=lire&id_article=459  

« Malinchismo », Réal Academia Española, [en ligne] consulté 03/05/2025 

https://dle.rae.es/malinchismo  

« Margaret of Angoulême », Encyclopedia Britannica, 17/12/2024, [en ligne] consulté 22/02/25 

https://www.britannica.com/biography/Margaret-of-Angouleme  

Renée Mourgues, in « Lidia Falcón, Lettres à une idiote espagnole », Éditions Des Femmes, 

[en ligne], consulté 18/02/25 https://www.desfemmes.fr/essai/lettres-une-idiote-espagnole/  

« National Organization for Women American organization », Encyclopædia Britannica, [en 

ligne] consulté 22/12/2023 https://www.britannica.com/topic/National-Organization-for-

Women  

« Passeur, passeuse », Larousse, [en ligne] consulté 14/05/2025 

https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/passeur/58511  

« Presentación en el Memorial del documental “Un viernes trece. 1974: la primera masacre de 

ETA” de la Fundación Miguel Ángel Blanco », Centro memorial de las víctimas del terrorismo, 

07/02/2025, [en ligne] consulté 28/02/225 https://www.memorialvt.com/presentacion-en-el-

memorial-del-documental-un-viernes-trece-1974-la-primera-masacre-de-eta-de-la-fundacion-

miguel-angel-blanco/  

Christopher Reed, “Obituary: Elizabeth Janeway”, The Guardian, 20/02/2005 [en ligne], 

consulté 13/02/2025 

https://www.theguardian.com/news/2005/jan/20/guardianobituaries.books  

« Résumé », Sudoc.fr, [en ligne], consulté le 24/10/24 https://www.sudoc.fr/038127997 

SCUM Manifesto. Collectif Insoumuses, Tënk, [en ligne] consulté 22/05/2025 https://www.on-

tenk.com/fr/documentaires/films-et-collectifs/scum-manifesto  

Scum Manifesto, film, Centre audiovisuel Simone de Beauvoir, 1976 [en ligne] consulté 

22/05/25 https://base.centre-simone-de-beauvoir.com/diaz-510-150-0-0.html  

https://infokiosques.net/spip.php?page=lire&id_article=459
https://dle.rae.es/malinchismo
https://www.britannica.com/biography/Margaret-of-Angouleme
https://www.desfemmes.fr/essai/lettres-une-idiote-espagnole/
https://www.britannica.com/topic/National-Organization-for-Women
https://www.britannica.com/topic/National-Organization-for-Women
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/passeur/58511
https://www.memorialvt.com/presentacion-en-el-memorial-del-documental-un-viernes-trece-1974-la-primera-masacre-de-eta-de-la-fundacion-miguel-angel-blanco/
https://www.memorialvt.com/presentacion-en-el-memorial-del-documental-un-viernes-trece-1974-la-primera-masacre-de-eta-de-la-fundacion-miguel-angel-blanco/
https://www.memorialvt.com/presentacion-en-el-memorial-del-documental-un-viernes-trece-1974-la-primera-masacre-de-eta-de-la-fundacion-miguel-angel-blanco/
https://www.theguardian.com/news/2005/jan/20/guardianobituaries.books
https://www.sudoc.fr/038127997
https://www.on-tenk.com/fr/documentaires/films-et-collectifs/scum-manifesto
https://www.on-tenk.com/fr/documentaires/films-et-collectifs/scum-manifesto
https://base.centre-simone-de-beauvoir.com/diaz-510-150-0-0.html


118 
 

“Straight definition and meaning”, Merriam Webster, [en ligne], consulté 08/05/2025 

https://www.merriam-webster.com/dictionary/straight  

« Sudoc (Système Universitaire de Documentation) », [en ligne] consulté 20/12/2023 

https://www.sudoc.abes.fr/cbs/xslt/  

« Traducteur freelance : définition, salaire, missions », LegalPlace.fr, [en ligne] consulté 

07/11/2024 https://www.legalplace.fr/guides/traducteur-freelance/  

« Yvette Roudy lors de l’hommage à Colette Audry : « Grâce à elle, je suis passée de 

l’indignation à l’engagement » », Parti socialiste, Dailymotion, 06/06/13, consulté 18/12/2024 

https://www.dailymotion.com/video/xy03kw  

“25 years of Cherish”, site web de One Family, [en ligne], consulté 09/04/2025, 

https://onefamily.ie/cherish-celebrates-25-years/  

 

 

https://www.merriam-webster.com/dictionary/straight
https://www.sudoc.abes.fr/cbs/xslt/
https://www.legalplace.fr/guides/traducteur-freelance/
https://www.dailymotion.com/video/xy03kw
https://onefamily.ie/cherish-celebrates-25-years/


119 
 

Annexes 

a) Tableau de textes féministes traduits entre 1964 et 1981                                                                       

Légende  

Langues : Italien (It), Anglais (Ang), Allemand (All), Portugais (Por), Espagnol (Esp), Chinois (Chi), Russe (Rus), Polonais (Pol), Norvégien 

(Norv)  

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  

Langue

  
Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

Una donna   Sibilla Aleramo  1906  It  Une femme   

  

1923/1974 

(éd. des 

femmes)  

Pierre-Paul Plan 

(traducteur de 

l’édition de 1923)  

Editions des 

femmes  

Women’s Estate   Juliet Mitchell  1971  Ang  L’âge de femme  1974  -  Editions des 

femmes  

Conscienza di 

sfruttata  

“Un collectif italien”  

Elena, Gabriella, 

Giorgio, Silvia, Luisa  

1972  It  Être exploitées  1974  -  Editions des 

femmes  

Dalla parte delle 

bambine  

Elena Gianini Belotti   1973  It  Du côté des petites 

filles   

1974  Traduit par le 

collectif de 

traductions des éd. 

Des femmes  

Editions des 

femmes  



120 
 

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  

Langue

  
Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

Three Women  Sylvia Plath  1968  Ang  Trois Femmes  1975  Laure Vernière et 

Owen Leeming  

Editions des 

femmes  

Amazon odyssey  Ti-Grace Atkinson  1972  Ang  Odyssée d’une 

amazone  

1975  Marta Carlisky  Editions des 

femmes  

Cartas a una idiota 

española  

Lidia Falcón  1974  Esp  Lettres à une idiote 

espagnole  

1975  -  Editions des 

femmes  

Scream quietly or the 

neighbours will hear  

Erin Pizzey  1974  Ang  Crie moins fort,  

les voisins vont 

t’entendre  

1975  Traduit de l’anglais 

par le collectif de 

traduction des 

Éditions Des 

Femmes  

Préface de Benoîte 

Groult  

Editions des 

femmes  

House of Incest  

 

 

 
 

Anaïs Nin   1936  Ang  La Maison de l’inceste  1975  Claude-Louis 

Combet  

Editions des 

femmes  



121 
 

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  

Langue

  
Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

Under a Glass Bell  Anaïs Nin  1944  Ang  La cloche de verre  1975  Élisabeth Janvier  Editions des 

femmes  

Women of Viet Nam  Arlene Eisen-

Bergman  

1975  Ang  Les femmes de 

Vietnam  

1975  Ioana Wieder et 

Claude Lefèvre  

Editions des 

femmes  

Diario y cartas desde 

la cárcel  

Eva Forest  1975  Esp  Journal et lettres de 

prison   

1975  -  Editions des 

femmes  

Transfer  Erika Kaufmann  1975  It  Transfert  1975  Collectif de 

traduction des 

Éditions Des 

Femmes  

Editions des 

femmes  

La figlia prodiga   Alice Ceresa  1967  It  La fille prodigue  1975  Michele Causse  Editions des 

femmes  

Psychoanalysis and 

Feminism: Freud, 

Reich, Laing and 

Women  

 

 
 

Juliet Mitchell  1974  Ang  Psychanalyse et 

féminisme  

1975  Françoise Ducrocq, 

Françoise Basch et  

Catherine Lawton  

Editions des 

femmes  



122 
 

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  

Langue

  
Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

Woman plus woman  Dolores Klaich  1974  Ang  Femme et Femme  1976  Martine Laroche  Editions des 

femmes  

Ganarse la muerte  Griselda Gambaro  1976  Esp  Gagner sa mort  1976  Laure Bataillon  Editions des 

femmes  

-  Qiu Jin  -  Ch  Pierres de l’oiseau 

Jingwei  

1976  Catherine 

Gipoulon  

Editions des 

femmes  

Women’s 

Consciousness, Men’s 

World  

Sheila Rowbotham  1973  Ang  Conscience des 

femmes,  

monde de l’homme  

1976  Françoise Ducrocq  Editions des 

femmes  

Storia di panini 
 

Adela Turin ; ill. de 

Margherita Saccaro  

 
 

?  It  Histoire de sandwiches  1976  le collectif de 

traduction des 

Éditions Des 

Femmes  

Editions des 

femmes  

Le cinque mogli di 

Barbabrizzolato 

 

 

Adela Turin ; ill. de 

Nella Bosnia 

? It Les Cinq Femmes de 

Barbagent  

1976 le collectif de 

traduction des 

Éditions Des 

Femmes  

Editions des 

femmes  



123 
 

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  

Langue

  
Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

La vera storia dei 

Bonobo con gli 

occhiali. 

 

Adela Turin ; ill. de 

Nella Bosnia 

1975 It L’Histoire vraie des 

Bonobos à lunettes 

1976 le collectif de 

traduction des 

Éditions Des 

Femmes  

Editions des 

femmes  

Una fortunata 

catastrofe 

 

Adela Turin ; ill. de 

Nella Bosnia 

1975 It Après le déluge 

 

1976 le collectif de 

traduction des 

Éditions Des 

Femmes  

Editions des 

femmes  

Arturo e Clementina Adela Turin ; ill. de 

Nella Bosnia 

1976 It Clémentine s’en va 1976 le collectif de 

traduction des 

Éditions Des 

Femmes  

Editions des 

femmes  

Rosaconfetto 

 

 

 

 

Adela Turin ; ill. de 

Nella Bosnia 

 

 

 

 

1975 It Rose Bombonne 1976 le collectif de 

traduction des 

Éditions Des 

Femmes  

Editions des 

femmes  



124 
 

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  

Langue

  Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

Nedelâ kak nedelâ  Natalia 

Vladimirovna  Barans

kaïa   

?  Rus  Une semaine comme 

une autre : et quelques 

récits  

1976  Hélène Sinay,  

Jeanne Rude  

Editions des 

femmes  

  Maria Rosa Cutrufelli    It  Des Siciliennes   1977  Laura Revelli  Editions des 

femmes  

Ensemble de textes 

féministes en italiens  

Dacia Maraini, Natalia 

Ginzburg, Alice 

Ceresa, Elsa 

Morante…  

  It  Écrits, voix d’Italie  

  

1977  Michèle Causse et 

Maryvonne 

Lapouge  

Editions des 

femmes  

Eva’s Man  Gayl Jones  1976  Ang  Meutrièrer   1977  Sylvie Durastanti  Editions des 

femmes  

Der kleine Unterschied 

und seine großen 

Folgen : Frauen über 

sich – Beginn einer 

Befreiung  

 

 
 

Alice Schwarzer   1975  All  La petite différence et 

ses grandes 

conséquences  

1977  Leslie Gaspar, 

Marthe Wendt, 

Anne-Charlotte 

Chasset  

Editions des 

femmes  



125 
 

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  

Langue

  
Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

Häutungen  Verena Stefan  1976  All  Mues  1977  Leslie Gaspard  Editions des 

femmes  

Bambule : Fürsorge- 

Sorge für wen?  

Ulrike Meinhof  1972  All  Mutinerie : et autres 

textes  

1977  Johanna  

Stute-Cadiot  

Editions des 

femmes  

Melaracconti  Adela Turin et ill. 

Sylvie Selig  

1977  It  Le Temps des pommes  1977  le collectif de 

traduction des 

Éditions Des 

Femmes  

Editions des 

femmes  

Babbo natale s.r.l.  Adela Turin et ill 

Margherita Saccaro  

?  It  Le père Noël ne fait pas 

de cadeaux  

1977  le collectif de 

traduction des 

Éditions Des 

Femmes  

Editions des 

femmes  

Mai e poi mai! Adela Turin et ill 

Letizia Galli  

?  It  Jamèdlavie  1977  le collectif de 

traduction des 

Éditions Des 

Femmes  

Editions des 

femmes  

She Was Nice to Mice: 

The Other Side of 

Elizabeth I’s Character 

Never Before 

Alexandra-Elisabeth 

Sheedy et Agnès 

Rosenstiehl  

1975  Ang  Mémoires d’une 

souricette  

1977  Sylvie Durastanti  Editions des 

femmes  



126 
 

Revealed by Previous 

Historians  

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  

Langue

  
Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

Three Guineas  Virginia Woolf  1938  Ang  Trois Guinées  1978  Viviane Forrester   Editions des 

femmes  

A paixão segundo 

G.H.  

Clarice Lispector  1964  Por  La passion selon G.H.  1978  Claude Farny  Editions des 

femmes  

La parola electtorale  

 

 

 

 

 

 

 
 

Bianca Maria Frabotta, 

Giuletta Ascoli, Adèle 

Cambria, Lidia 

Menapace, Annalisa 

Fierro, Gloria Guasti, 

Lu Leone, Elvira 

Banotti, Silvia Silvani, 

Lina Mangiacapra, 

Lidia Campagnano, 

Lia Migale. 

 

  

1976  Esp  L’aparole électorale  1978  le collectif de 

traduction des 

Éditions Des 

Femmes  

Editions des 

femmes   



127 
 

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  

Langue

  
Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

These are My Sisters: 

A Journal from the 

Inside of Insanity  

Lara Jefferson  1975  Ang  Folle entre les folles  1978  Sylvie Durastanti  Editions des 

femmes  

Winter of Artifice   Anaïs Nin  1939  Ang  Un hiver d’artifice  1978  Élisabeth Janvier  Editions des 

femmes  

Nora  Cinzia Ghigliano et ill. 

Francesca Cantarelli  

1978  It  Nora  1978  ?  Editions des 

femmes  

Aurora  Adela Turin et ill.   

Annie Goetzinger  

1978  It  Aurore   1978  ?  Editions des 

femmes  

Testimonios de lucha y 

resistencia  

Eva Forest  1977  Esp  Témoignage de lutte et 

de résistance  

1978  Françoise Campo-

Timal  

Editions des 

femmes  

Scrivere contro  

 

 

 
 

[communications de] 

Candida Curzi, Bimba 

de Maria, Miriam 

Mafai, Elisabetta 

Rasy  

 
 

1977  It  Écrire contre  1979  Marie Pavan  Editions des 

femmes  



128 
 

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  

Langue

  
Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

L’infamia originaria  

Facciamola finita col 

cuore e la politica  

Lea Melandri  1977  It  L’Infamie originaire  1979  le collectif de 

traduction des 

Éditions Des 

Femmes  

Editions des 

femmes  

Ciaobambola  Adela Turin et ill. 

Margherita Saccaro  

1977  It  Salut poupée  1979  le collectif de 

traduction des 

Éditions Des 

Femmes  

Editions des 

femmes  

Fathers and daughters: 

Russian women in 

revolution   

Cathy Porter   1976  Ang  Pères et Filles  

Femmes dans la 

révolution russe  

1979  Edith Ochs  Editions des 

femmes  

Mujeres de Nicaragua 

 

 

 

 

  

Paz Espejo  

 

 

 
 

  Esp  Des femmes du 

Nicaragua  

1980  le collectif de 

traduction des 

Éditions Des 

Femmes  

Editions des 

femmes  



129 
 

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  

Langue

  
Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

  Collectif des femmes 

de Leningrad et 

d’autres villes  

1979  Rus  Des femmes russes  1980  le collectif de 

traduction des 

Éditions Des 

Femmes  

Editions des 

femmes  

Almanah ženŝinam o 

ženŝinah, vypusk 3 

Collectif de rédaction 

de l’Almanach  

1980  Rus  Femmes et Russie  

1980  

1980  le collectif de 

traduction des 

Éditions Des 

Femmes  

Editions des 

femmes  

-  Ana Maria Araújo  -  Esp  Tupamaras. Des femmes 

de l’Uruguay  

1980  -  Editions des 

femmes  

Alice e Lucia sul 

nostro sangue  

 
 

Adela Turin et ill. 

Nella Bosnia   

1979  It  Alice et Lucie : nos 

lunes  

1980  le collectif de 

traduction des 

Éditions Des 

Femmes  

Editions des 

femmes  

Arianna, tra le righe di 

una leggenda  

Adela Turin et ill.   

Noëlle Herrenschmidt  

1979  It  Ariane, entre les lignes 

d’une légende  

1980  le collectif de 

traduction des 

Éditions Des 

Femmes  

Editions des 

femmes  

Aura scrive, disegna, 

ci parla  

Adela Turin  1979  It  Aura écrit, dessine, nous 

parle  

1980  ?  Editions des 

femmes  



130 
 

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  

Langue

  
Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

Agnès, una nascita 

come una festa  

Jeannette Rossi et 

Patrizia Cavalli  

1979  It  Agnès, une naissance 

comme une fête  

1980  ?  Editions des 

femmes  

Pianeta Mary anno 35  

(2019 dell’era 

cristiana)  

Adela Turin et ill.  

Anna Montecroci  

1980  It  Planète Mary année 35 

(2019 de l’ère 

chrétienne)  

1980  le collectif de 

traduction des 

Éditions Des 

Femmes  

Editions des 

femmes  

Going to Iran  Kate Millett  1979  Ang  En Iran  1981  Sophie Dunoyer  Editions des 

femmes   

  

-  Collectif de rédaction 

du club féministe 

Maria  

1980  Rus  Maria. Journal du club 

féministe Maria.  

1981  le collectif de 

traduction des 

Éditions Des 

Femmes  

Editions des 

femmes  

Las cárceles 

clandestinas de El 

Salvador libertad por 

el secuestro de un 

oligarca  

Ana Guadalupe 

Martínez  

1981  Esp  El Salvador  

Une femme du Front de 

Libération témoigne  

1981  le collectif de 

traduction des 

Éditions Des 

Femmes  

Editions des 

femmes  



131 
 

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  

Langue

  
Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

Che razza di ragazza  Elena Gianini Belotti  1979  It  Courrier au cœur  1981  Raymonde Coudert  Editions des 

femmes  

An autobiography   Angela Davis  1974  Ang  Angela Davis : 

autobiographie  

1975  Cathy  

Bernheim  

Albin Michel   

Buried alive: the 

biography of Janis 

Joplin  

Myra Friedman  1974  Ang  Janis Joplin  1975  Phillipe Garnier  Albin Michel   

The Golden Notebook  Doris Lessing  1962  Ang  Le carnet d’or  1976  Marianne Véron  Albin Michel   

Our Bodies, Our 

Selves  

Boston Health 

Collective  

1970  Ang  Notre Corps, Nous-

mêmes   

1977  Collectif   

Notre Corps, Nous-

mêmes   

Albin Michel   

The feminine 

Mystique   

Betty Friedan  1963  Ang  La femme mystifiée  1964  Yvette Roudy  Denöel-

Gonthier  

The Autobiography of 

Eleanor Roosevelt 

 

Eleanor Roosevelt   1960  

  

Ang  

  

Ma vie  1965  Yvette Roudy  Denöel-

Gonthier  



132 
 

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  

Langue

  
Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

A room of one’s own Virginia Woolf  1929  Ang  Une Chambre à soi  1965 (publié 

en france en 

1951)  

Clara Malraux  Denöel-

Gonthier  

Self-analysis  Karen Horney  1942  Ang  L’auto-analyse  1966  Dominique 

Maroger  

Denöel-

Gonthier  

Memories of a 

Catholic Girlhood. 

How I Grew 

Intellectual Memoirs  

Mary McCarthy  1957  Ang  

  

Mémoires d’une jeune 

catholique  

1966  Denise Maunier  Denöel-

Gonthier  

Male and Female  Margaret Mead  1949  Ang  

  

  

L’un et l’autre sexe : le 

rôle d’homme et de 

femme dans la société  

1966  Claudia Ancelot et  

Henriette Étienne   

Denöel-

Gonthier  

Le Italiane si 

confessano  

Gabriella Parca  1964  It  

  

Les italiennes se 

confessent  

1966  Henriette Valot  Denöel-

Gonthier  

Five women  Tony Parker  1965  Ang  Cinq femmes en prison  1967  Angélique Lévi  Denöel-

Gonthier  

Sex and society in 

Sweden 
 

Brigitta Linnér  1967  Ang  Sexualité et vie sociale 

en Suède  

1968  Henriette Étienne  Denöel-

Gonthier  



133 
 

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  

Langue

  
Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

Recueil d’articles, de 

conférences de 

l’auteur, extraits de 

diverses revues 

américaines  

   

  

Betty Friedan    Ang  Les femmes à la 

recherche d’une 

quatrième dimension  

1969  Henriette Étienne, 

Yvette Roudy  

Denöel-

Gonthier  

Ragazza partigiana, 

raggruppamento 

partigiano Verbano, 

Cusio, Ossola  

Elsa Oliva  -  It  

  

La partisane Elsa  1971  Fernand Rude  Denöel-

Gonthier- 

  

Listy do L. Jogichesa-

Tyszk  

Rosa Luxembourg  Lettres 

datant de 

1900-1914  

  

Pol  Lettres à Léon Jogichès  1971  Claire Brendel  Denöel-

Gonthier- 

Children Under Stress 

 

  
 

Sula Wolff  1969  Ang  Enfants perturbés /  1971  Henriette Etienne  Denöel-

Gonthier- 



134 
 

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  

Langue

  
Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

The Fantastic Lodge. 

Shocking 

Autobiography of a 

Janet Clark a Girl 

Drug Addict  

Janet Clark  1964  Ang  La confrérie fantastique. 

Autobiographie d’une 

droguée  

1972  Hélène Francès   Denöel-

Gonthier- 

Mrs Blood: A novel  Audrey Callahan 

Thomas  

1970  Ang  Du sang   1972  Henriette Etienne  Denöel-

Gonthier  

  

I, B.I.T.C.H.  

  

Caroline Hennessey  1970  Ang  Moi la salope - 

Manifeste pour la 

libération des femmes  

1972  Hélène Francès  Denöel-

Gonthier  

The Bell Jar  Sylvia Plath  1963  Ang  

  

La cloche de détresse  1972  Michel Persitz  Denöel-

Gonthier  

Man’s World, 

Woman’s Place: A 

Study of Social 

Mythology.  

 
 

Elizabeth Janeway  1971  Ang  

  

La place des femmes 

dans un monde 

d’hommes  

1972  Rosette Coryell  

Yvette Roudy  

Denöel-

Gonthier  



135 
 

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  

Langue

  
Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

The Prostitution 

Papers  

Kate Millett 1973  Ang  

  

La prostitution. Quatuor 

pour voix féminines 

1973  Élisabeth Gille  Denöel-

Gonthier  

Women and top jobs  Rhona et Robert 

Rapoport   

1972  Ang  

  

Une famille : deux 

carrières   

1973  Henriette Etienne, 

Claudia Ancelot  

Denöel-

Gonthier  

-  Vera Nikolajevna 

Figner   

1920-1930  

  

Rus  Mémoires d’une 

révolutionnaire  

1973  Serge, Victor 

(1890-1947).   

Jeanne Rude (1909-

....).  

Denöel-

Gonthier  

Dual-career families 

re-examined: new 

integrations of work & 

family.  

Rhona et Robert 

Rapoport  

1971  Ang  Une famille : deux 

carrières  

1973  Henriette Étienne  

Claudine Ancelot  

Denöel-

Gonthier  

The Case of Mary 

Bell  

Gitta Sereny  1972  Ang  Meurtrière à onze ans : 

le cas Mary Bell  

1974  Rosette Coryell  Denöel-

Gonthier  

Anna i ødemarka  

 

 
 

Dagfinn Grönoset  1973  Norv  Anna des terres 

désolées  

1974  Élisabeth Eydoux  

  

Denöel-

Gonthier  



136 
 

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  

Langue

  
Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

You can get there from 

here  

Shirley MacLaine  1975  Ang  De Hollywood à Pékin : 

trois étapes de ma vie  

1975  Frédérique Côme et 

Henriette Etienne  

Denöel-

Gonthier  

A Montessori 

Handbook   

Maria Montessori, 

Reginal Orem Calvert  

1966  Ang  Le Manuel Montessori  1975  Henriette Etienne  Denöel-

Gonthier  

Mama doesn’t live 

here anymore  

Judy Sulivan  1974  Ang  Maman n’habite plus 

ici  

1975  Sylvie Audoly  Denöel-

Gonthier  

Black women in white 

America  

Gerda Lerner   1972 Ang  De l’esclavage à la 

ségrégation : les 

femmes noires dans 

l’Amérique des Blancs   

1975  Henriette Etienne,  

Hélène Francès  

Denöel-

Gonthier  

Betty. Protokoll einer 

Kinderpsychotherapie,  

Anneliese Ude-Pestel  ?  All  

  

Betty : psychothérapie 

d’une petite fille  

1977  Pauline Georges  Denöel-

Gonthier  

Addicted to suicide: A 

woman struggling to 

live  

Mary Savage  1975  Ang  Suicides : une femme 

qui lutte pour vivre  

1978  Henriette Étienne  

Frédérique Côme  

Denöel-

Gonthier  

The Women 

Troubadours  

Meg Bogin  1976  Ang  Les femmes 

troubadours  

1978  Jeanne Faure-

Cousin  

Denöel-

Gonthier  



137 
 

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  

Langue

  
Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

Karen Ann Quinlan: 

Dying in the age of 

eternal life  

B. D. Colen  1976  Ang  Le droit à la mort : la 

tragédie de Karen Ann 

Quinlan  

1978  -  Denöel-

Gonthier  

Culture and 

commitment : the new 

relationships between 

the generations in the 

1970s  

Margaret Mead  1970  Ang  Le fossé des générations 

: les nouvelles relations 

entre les générations 

dans les années 1970  

1979  Jean Clairvoye, 

William Desmond  

Denöel-

Gonthier  

Woman’s evolution  Evelyn Reed  1975  Ang  Féminisme et 

anthropologie  

1979  Armelle Mui  Denöel-

Gonthier  

The Sadeian Woman 

and the Ideology of 

Pornography  
 

Angela Carter  1978  Ang  La femme sadienne  1979  Françoise Cartano  Denöel-

Gonthier  

Letters from the Field, 

1925-1975  

Margaret Mead  1977  Ang  Écrits sur le vif : lettres, 

1925-1975  

1980  Jeanne Faure-

Cousin  

Denöel-

Gonthier  

Of woman born: 

motherhood as 

experience and 

institution  

Adrienne Rich  1976  Ang  Naître d’une femme : la 

maternité en tant 

qu’expérience et 

institution  

1980  Jeanne Faure-

Cousin  

Denöel-

Gonthier  



138 
 

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  

Langue

  
Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

The sisterhood of man  

 
 

Kathleen Newland  1979  Ang  Femmes et société  1981  Dominique Walter  Denöel-

Gonthier  

Human sexual 

response  

William Masters, 

Virginia Johnson  

1966  Ang  Les réactions sexuelles  1968  Francine Fréhel et 

Marc Gilbert; 

préface du docteur 

Hélène Michel-

Wolfromm  

Robert Laffont  

The Female Eunuch  Germaine Greer  1970  Ang  La Femme eunuque  1972  Laure Casseau  Robert Laffont  

The Female Man  Joanna Russ  1975  Ang  L’Autre Moitié de 

l’homme  

  

1977  Henry-Luc 

Planchat  

Robert Laffont  

Hite Report  Shere Hite  1976  Ang  Rapport Hite  1977  Théo Carlier  Robert Laffont  

My Mother/My Self: 

The Daughter’s Search 

for Identity 

  

 
 

Nancy Friday  1977  Ang  Ma mère, mon miroir  1977  Théo Carlier  Robert Laffont  

  

https://www.noosfere.org/livres/auteur.asp?NumAuteur=875
https://www.noosfere.org/livres/auteur.asp?NumAuteur=875


139 
 

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  

Langue

  
Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

Men in love. Men’s 

sexual fantasies : the 

triumph of love over 

rage  
 

Nancy Friday  1980  Ang  Les Fantasmes 

masculins  

1981  Théo Carlier  

  

Robert Laffont  

  

Novas cartas 

portuguesas  

Maria Isabel Barreno, 

Maria Tereza Horta et 

Maria Velho da Costa  

1974  Por  Nouvelles Lettres 

Portugaises  

1974  Évelyne Le 

Garrec  

Monique Wittig  

Vera Alves da 

Nobrega  

Seuil  

Nachdenken über 

Christa T  

Christa Wolf  1969  All  Christa T  1972  Marie-Simone 

Rollin  

Seuil  

Against Rape   Andra Meeda, 

Kathleen Thompson  

1974  Ang  Contre le viol  1976  Monique Wittig  Horay  

The Basement  Kate Millett  1979  Ang  La cave. Méditations sur 

un sacrifice humain 

1980  Élisabeth Gille  Stock  

-  Tania Plioutch, Nina 

Boukovskaia, Kira 

Sabkir et al.  

-  Rus  Proches et Lointaines : 

de la parution d’un 

samizdat de femmes à 

Leningrad  

1980  Hélène Chatelain  Tierce  



140 
 

 

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  
Langue  Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

Sexual Politics  Kate Millet  1970  Ang  La politique du mâle  1971  Élisabeth Gille  Stock  

Flying   Kate Millett  1974  Ang  En vol  1975  Élisabeth Gille  Stock  

Against Our Will: 

Men, Women and 

Rape  

Suzanne Brownmiller  1975  Ang  Le viol  1976  Anne Villelaur   Stock  

Sita  Kate Millett  1977  Ang  Sita  1978  Élisabeth Gille  Stock  

Going to Iran Kate Millett  1982 Ang  En Iran 1981 Sophie Dunoyer Stock 

Calamity Jane’s lettres 

to her daughter  

Calamity Jane  1976  Ang  Calamity Jane : Lettres 

à sa fille : 1877-1902  

1981  Marie Sully   Tierce  

The church and the 

second sex  

Mary Daly   1968  Ang  Le Deuxième sexe 

contesté  

1969  Suzanne Valles  Mame  

SCUM Manifesto  Valerie Solanas  1967  Ang  SCUM  1970  Emmanuèle de 

Lesseps  

Olympia  

Frauen, Versuche zur 

Emanzipation 
 

Erika Runge  1970  All  Femmes de notre temps 

: la condition féminine 

en Allemagne  

1970  Léa Marcou  Mercure de 

France  



141 
 

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  
Langue  Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

Recueil de textes  
 

Angela Davis  -  Ang  Angela Davis Parle  1971  Maurice Cling, 

Pierrette Le Corre, 

Jean-Jacques 

Recht... [et al.]  

Éditions 

sociales   

Die Frau in Hellas und 

Rom  

Verena Zinserling  1972  All  La femme en Grèce et à 

Rome / Verena   

1972  Arlette Marinie  Editions 

Leipzig  

Abortion Rap  Florynce Kennedy, 

Diane Schulder  

1971  Ang  Avortement, droit des 

femmes  

1972  Catherine 

Bernheim   

Maspero  

Women, resistance and 

revolution  

Sheila Rowbotham   1972  Ang  Féminisme et 

révolution  

1973  Pierre Kamnitzer  Payot  

Rape, the bait and the 

trap   

Jean MacKellar  1975  Ang  Le viol : l’appât et le 

piège  

1975  Catherine 

Bernhein  

Payot  

Women and madness  Phyllis Chesler  1974  Ang  Les Femmes et la folie  1975  Jean-Pierre 

Cottereau  

Payot  

Die frau im Alten 

Orient  

Isle Seibert  ?  All  La femme dans l’Orient 

ancien  

1974  Madeleine 

Maléfant  

Editions 

Leipzig  

The Experience of 

childbirth  

Sheila Kitzinger  ?  Ang  Demain nous aurons un 

enfant  

1975  Anne Valaise  le Centurion : 

Resma  



142 
 

Texte  Écrivain.e.  
Année de 

Parution  
Langue  Titre français  

Année de 

traduction / 

parution en 

France  

Traducteur.rice  
Maison 

d’édition  

Mujeres Libres: 

España 1936-1939.   
 

Mary Nash  1975  Esp  Femmes Libres : 

Espagne, 1936-1939  

1977  Clémont Riot et 

Ines Gonzalez,  

La pensée 

Sauvage  

Sexual Response in 

women  

Phyllis Kronahausen, 

Eberhart Kronhausen  

1965  Ang  Majorité sexuelle de la 

femme  

1966  P Lehur  Buchet Chastel   

The tragedy of 

woman’s emancipation 

/ Marriage and love 

Emma Goldman 1911 Ang La Tragédie de 

l’émancipation 

féminine/ Du Mariage et 

de l’amour  

1978 Claire Auzias-

Gelineau, Denise 

Berthaud, Marie 

Hazan, Annik 

Houel 

Syros 

 Living my life 

  

  

 

Emma Goldman 1931  Ang Épopée d’une anarchiste : 

New York 1886-Moscou 

1920 

1979 Cathy Bernheim, 

Annette Lévy-

Willard 

Hachette  

 

 

https://www.sudoc.abes.fr/cbs/xslt/DB=2.1/SET=3/TTL=9/CLK?IKT=1016&TRM=E%CC%81pope%CC%81e+d%27une+anarchiste


143 
 

b) Tracts, photographies et sources visuelles                 

 

 

Compte rendu d’une réunion du MLF daté du 18 août 

1970. Source : Fonds Josy Thibaut, Bobines 

Féministes, in Re-Belles-50, « 26 AOÛT 1970 - DES 

PETITES MARGUERITES À L’ARC DE 

TRIOMPHE », 20 août 2020. 

 



144 
 

  

 

 

  

Textes traduits de l’anglais par Grainne Farren. 

Source : Groupe Mères Célibataires, Fonds du Centre 

des Archives du Féminisme. 



145 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Source : Groupe Mères Célibataires, Fonds du Centre 

des Archives du Féminisme. 

Tract de présentation de groupe traduite en anglais par 

Grainne Farren. Source : Groupe Mères Célibataires, 

Fonds du Centre des Archives du Féminisme. 



146 
 

 

 
Gauche : Rencontre avec 

Emmanuèle de Lesseps, 

Paris, 3 octobre 2023. 

 

 

Centre : Le collectif de traduction de Notre corps, 

Nous-mêmes, De gauche à droite, de haut en bas : 

Anne Raulin, Sophie Mayoux, Nicole Bizos. En bas 

de gauche à droite : Catherine Benoît, Brigitte Petit-

Archambault, Lyba Spring. Source : Archives 

privées d’Anne Raulin. 

 

 

 

Droite : Rencontre avec Anne 

Raulin, Paris, 29 mai 2024. 

 



147 
 

Résumé  

Entre 1964 et 1981, de l’émergence aux dernières résonances de la deuxième vague féministe, 

la traduction s’est imposée comme un espace d’engagement, de circulation des savoirs et de 

sororité. Ce mémoire retrace l’histoire des textes traduits, mais aussi celle de ces passeuses de 

l’ombre — qu’elles œuvrent dans les coulisses des maisons d’édition, au sein de collectifs 

militants ou seules. En traduisant pour lutter, pour relier, pour transmettre, les traductrices ont 

joué un rôle crucial dans la diffusion des idées féministes et dans la construction de solidarités 

au-delà des frontières linguistiques. Des éditions ouvertement féministes aux grandes maisons 

généralistes, des figures militantes comme Emmanuèle de Lesseps, Judith Ezekiel et Monique 

Wittig aux expériences collectives autour du livre pionnier de self-help féministe Our Bodies, 

Ourselves (1970) / Notre corps, nous-mêmes (1977), ce travail cherche à démontrer comment 

la traduction a constitué bien plus qu’un transfert linguistique dans le développement des 

mouvements féministes français : elle était un lieu d’émancipation, de résistance et de 

solidarités transnationales. 

Mots-clés : Féminismes, Traduction, Histoire, Deuxième vague féministe, MLF, Sororité 

 

Abstract 

Between 1964 and 1981, from the rise and fall of the second wave of feminism in France, 

translation emerged as a space for political engagement, circulation of knowledge and sorority. 

This master’s thesis traces the history of translated texts, but also that of the women working 

behind the scenes — whether within feminist publishing houses, militant collectives or alone. 

By translating to resist, to connect, and to transmit, these translators played a crucial role in 

disseminating feminist ideas and building solidarities across linguistic boundaries. From 

openly committed feminist publishers to mainstream publishing houses, and militant figures 

such as Emmanuèle de Lesseps, Judith Ezekiel and Monique Wittig, to collective efforts around 

the pioneering feminist self-help book Our Bodies, Ourselves (1970) / Notre corps, nous-

mêmes (1977), this work aims to reveal how translation was far more than just a linguistic 

transfer in the development of French feminist movements: it served as a site of emancipation, 

resistance, and transnational solidarity. 

Key words: Feminisms, Translation, History, Second Wave Feminist Movement, MLF, 

Sorority 


